
19 

 

 

 International Jordanian journal Aryam for humanities and social sciences; IJJA 

Volume 4, Issue 3, 2022 

 

 

 

The eloquence of the Qur’anic style in presenting the  

Semi-sentence with the word God 

Dr. Abdelkarim Amin Mohamed Soliman  

Department of Arabic Language and Rhetoric, Faculty of Theology, Dokuz Eylül University, Türkiye. 

 

 

 

Received: 5/6/2022 

Revised: 23/7/2022 

Accepted: 19/8/2022 

Published online: 3/9/2022 

 
* Corresponding author: 

Email: 
abdelkreemameen@yahoo.com 
 
https: 0000-0003-2999-1031 

 
Citation: Soliman, A. (2022).  
The eloquence of the Qur’anic style 
in presenting the semi-sentence with 
the word God. International 
Jordanian journal Aryam for 
humanities and social sciences; IJJA, 
4(3). 
https://doi.org/10.65811/432 

     
 

©2022 The Author(s). This article is an 

open access article distributed under 

the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 

International (CC BY 4.0) license. 

https://creativecommons.org/licens

es/by/4.0/ 

 

 

International Jordanian journal 
Aryam for humanities and social 

sciences: Issn Online 2706-8455 

 
 
 
 
 
 

 

Abstract 

     The Qur’anic style is marked by precision and aesthetic harmony in its vocabulary and 

structures, where the miracle of the Qur’an lies not only in meaning but also in formulation. 

Word order in the Qur’an is deliberately employed to serve specific semantic and rhetorical 

purposes, with foregrounding and postponement representing a prominent stylistic feature. This 

study examines one form of this phenomenon, namely the foregrounding of a prepositional 

phrase as a predicate before the subject, within the Qur’anic discourse on the name “Allah” in 

the context of monotheism. Adopting a linguistic approach, the study is organized into an 

introduction and two sections: the first analyzes instances where the name of Majesty appears 

as a postponed subject preceded by a semi-sentential predicate, while the second explores its 

occurrence as a predicate of the general relative pronouns mā and man. 

Keywords: Quran, God, Style, rhetoric, presentation. 

 

ةِ الله
َ
ةِ مع لفظِ الجلال

َ
ي تقديمِ شِبهِ الجمل

 
ِّ ف ي

رْآن 
ُ
سلوُبِ الق

ُ
 الأ

ُ
ة
َ
لاغ

َ
 ب

 د. عبد الكريم امي   محمد سليمان  

ي بالدقة :  الملخص: 
سم الأسلوب القرآن 

ّ
ي بالمعن  يت

ي اختيار ألفاظه وتراكيبه، حيث يرتبط الإعجاز القرآن 
 
والجمال ف

ي توجيه الدلالة وتحقيق 
 
ي تؤدي دورًا مهمًا ف

 التقديم والتأخير من أبرز الظواهر الأسلوبية الن 
ّ
والصياغة معًا. ويُعد

، وهي تقديم ش ا على المبتدأ، وذلك المقاصد البلاغية. وتتناول هذه الدراسة إحدى صور التقديم والتأخير ً به الجملة خير

ي آيات التوحيد. وقد اعتمدت الدراسة المنهج اللغوي، وجاءت 
 
ي المتعلق باسم الجلالة )الله( ف

ي سياق الخطاب القرآن 
 
ف

ي لدراسة مجيئه 
صّص الثان 

ُ
ا لمبتدأ مؤخر، بينما خ ً ؛ تناول الأول ورود اسم الجلالة شبه جملة خير ي مقدمة ومبحثير 

 
ف

ا ل ً  لاسم الموصول العام )ما( و)من(. خير

القرآن، الله، بلاغة، الأسلوب، التقديم.  :الكلمات الدالة

https://doi.org/10.65811/432
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 

 

 لمقدمةا

، وقد قال عنه عبد ي
أخير هو أحد مباحث علم المعان 

ّ
قديم والت

ّ
:  الت ي

القاهر الجرجان 

حَاسِن، واسعُ  َـ ُ الفوائد، جَمُّ الم ُّ لك "هو بابٌ كبير
َ ي 
ْ
ف ، لا يزالُ يَ  الغايةِ

ُ
صرفِ، بعيد

َّ
الت

لطفُ لك  ، ويَ
ُ
ه  مُسمعُ

َ
ك
ُ
روق ، ولا تزال ترى شعرًا يَ ي بك إلى لطيفةٍ

ض 
ْ
ف ، ويُ عن بديعةٍ

لَ  ءٌ، وحُوِّ ي
مَ فيه ش 

ِّ
د
ُ
فَ عندك، أن ق

ُ
ط
َ
مَّ تنظر فتجد سبب أن راقك ول

ُ
، ث

ُ
ه عُ وقِ مَ

 عن مكانٍ إلى مكانٍ"
ُ
فظ

َّ
خرًا، .وتقديم الكلا 1الل

َ
ؤ ةِ مُ يَّ

ِّ
ي الن

 
: تقديمٌ يكون ف ِ

م على وجهير 

مَ على الفاعل. 
ِّ
د
ُ
، والمفعول إذا ق مَ عليهِ

ِّ
د
ُ
وتقديمٌ لا يكون على  وهو كخير المبتدأِ إذا ق

ءَ من حُكمٍ إلى حكمٍ آخر ي
َّ ، ولكن على أن تنقلَ الش  ِ أخير

َّ
ةِ الت  . 2نيّ

ي استعمال التقديم والتأخير 
 
ع القرآن ف َّ صار أحد خصائصه وقد توسَّ ا حن 

ً
عا بارز توسُّ

ض لحالةٍ  ي كل موضوعاته، وتحاول هذه الدراسة أن تتعرَّ
 
فها ف

َّ
ي وظ

ة الن  الأسلوبيَّ

، وهي حالة تقديم شبه الجملة الخير على المبتدأ،  واحدة من حالات التقديم والتأخير

ي جاء فيها لفظ الجلالة مجرو 
دة، وهي الن 

ّ
ف عند شبه جملة محد

َّ
ي صيغة وتتوق

 
را ف

ة وقضية التوحيد به، وتأكيد  ي عن ربِّ العزَّ
ي سياق الخطاب القرآن 

 
"لله" وذلك ف

ي ذلك 
 
ته على خلقه وامتلاكه للكون وسيطرته على كلِّ ما فيه ليحاجج ف ألوهيَّ

ه قيوم السماوات 
َّ
، ويربط على قلوب المؤمنير  بأن كير 

ِّ
، ويدحض المشك المرتابير 

 كلَّ ما في
َّ
 مَن ينكر هذه والأرض، وأن

َّ
فه، وأن لكِه وتصرُّ هما وما بينهما تحت مُ

 الله عليه أن يثبت خلاف ما أثبتته الآيات.  
ِّ
ي حق

 
ة ف ة وتلك الألوهيَّ  الوحدانيَّ

ي إليه 
ِّ
ي القرآن، وجعل له خمسة أسباب تؤد

 
وقد التفت ابن القيم لقيمة التقديم ف

ي بأحد خمسة أ
م المعان 

َّ
ا وتقصد إليه، يقول: "تتقد ا بالطبع، وإمَّ ا بالزمان، وإمَّ شياء: إمَّ

ة 
َّ
ي إلى الخف

ى من المعان  ا بالفضل والكمال، فإذا سبق معن  ا بالسبب، وإمَّ بالرتبة، وإمَّ

 الدلُّ على ذلك المعن  
ُ
ها، سبق اللفظ قل بأحد هذه الأسباب الخمسة، أو بأكير

ِّ
والث

ما   كان ترتيب الألفاظ بحسب السابق، وكان ترتيب الألفاظ بحسب ذلك، نعم وربَّ

، وكان تقديم مصر  أولى من  ، كقولهم: ربيعة ومصر  قل، لا بحسب المعن 
ِّ
ة والث

َّ
الخف

                                                      
1
 .106م(، ص1992 -هـ 1413، 3الخانجي، ط، تحقيق. محمود محمد شاكر )القاهرة: مكبة دلائل الإعجازعبد القاهر الجرجاني،  
2
، تحقيق. نصر حاجي مفتي أوغلو )بيروت: دار نهاية الإيجازا في دراية الإعجاز فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي،انظر:  

 .107-106، صدلائل الإعجاز، وعبد القاهر الجرجاني، 181م(، ص2004صادر، 



 

 
ُ
ت الحركات مت مصر  ف اللفظ كير

َّ
ك لو قد

َّ
 لأن

َ
ة
َّ
جهة الفضل، ولكن آثروا الخف

رت وُقِف عليها بالسكون"
ِّ
خ
ُ
ا أ  . 3وتوالت، فلمَّ

ي 
 المعان 

َّ
ة، فلا  يفهم من كلام ابن القيم أن

َّ
ق
ِّ
ي غاية الد

 
ي كتاب الله تعالى جاءت ف

 
ف

، معانٍ تقتضيها  ٍّ ي داعٍ أسلونر ر عنها إلا لسببٍ، وذلك لِ
َّ
، ولا تتأخ  على لفظةٍ

ٌ
م لفظة

َّ
تتقد

 طبيعة السياق.    

 الدراسات السابقة: 

ي تشكيل الدلالة من 
 
ته ف ، ولأهميَّ ي استعمال التقديم والتأخير

 
ع القرآن ف نظرا لتوسُّ

: خلا ي
 ل السياق، فقد قامت حوله العديد من الدراسات، نذكر منها الآن 

ي لغة القرآن الكريم، محمود السيد شيخون، القاهرة،  -1
 
أسرار التقديم والتأخير ف

 م1983، 1مكتبة القاهرة الحديثة للطباعة، ط

ي القرآن الكريم، علىي أبوالقاسم عون، دار المدار  -2
 
أخير ف

َّ
قديم والت

َّ
بلاغة الت

وت، ط ، بير ّ  م. 2003، 1الإسلامي

ي القرآن الكريم دراسة تحليلية، منير محمود  -3
 
دلالات التقديم والتأخير ف

ي، مكتبة وهبة، القاهرة، ط  م. 2005، 1المسير

ها 
َّ
ه  حاولت أن تشير إلى التقديم والتأخير ورغم قيمة هذه الدراسات، فإن

ِّ
ي القرآن كل

 
ف

ع وهو ما جعلها لا تعطي كلَّ حالات التق ها لم تتوسَّ
َّ
ه من دراسة، كما أن

ُّ
ديم ما تستحق

ِّ لكلِّ حالةٍ أو لكلِّ شاهدٍ، وتحاول هذه الدراسة أن تكون  ي
 

ي التحليل اللغويِّ والبلاغ
 
ف

 ُّ ي
ة اهتمَّ الخطاب القرآن  ة أسلوبيَّ ي اختيار حالة التقديم كخاصيَّ

 
 ف

ً
أكير تحديدا

ي التحليل اللغوي و 
 
 ف

ً
ِّ لشواهدها، وقد جاءت بتوظيفها، وأكير اتساعا  والدلالىي

ِّ
ي
 

البلاغ

م والمبتدأ 
َّ
ل تناول اسم الجلالة شبه الجملة )لله( خير مقد ، الأوَّ ي مبحثير 

 
الدراسة ف

ر اسم، بينما تناول الآ 
َّ
م للاسم  خر المؤخ

َّ
ء اسم الجلالة شبه الجملة )لله( خير مقد ي مجر

ي تح
 
ة. الموصول العام )ما( و)مَن(، وقد اعتمدت الدراسة ف  ليلاتها على المناهج اللغويَّ

ر )اسم( 
َّ
م والمبتدأ المؤخ

َّ
ل: اسم الجلالة )لله( شبه جملة خبر مقد  المبحث الأوَّ

                                                      
3
، تحقيق: هشام عبد العزيز عطا، وعادل عبد الحميد بدائع الفوائدمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن شمس الدين ابن قيم الجوزية،  

 65، ص1م(، ج1996 –هـ 1416، 1العدوي، )مكة: مكتبة نزار مصطفى الباز، ط



22 

 

 

 

 

 

علم أن أكير ما ورد من أسماء  ب من الخطاب، يُ ي هذا الصر 
 
باستقصاء الآيات القرآنية ف

(، وله صورتان من حيث بلاغة ال
ُ
ك
ْ
ل ي منطقة المبتدأ المؤخر هو دال )مُ

 
فصل ف

ة  ي حالة الوصل بـ )الواو(. ولكير
 
ي حالة الاستئناف، وإما أن يرد ف

 
والوصل؛ فإما أن يرد ف

ب، سنقتصر على بعض النماذج، تاركير   ي آيات القرآن الكريم من هذا الصر 
 
ما ورد ف

 الأخرى المشابهة لتأمل القارئ. 

ي حالة الاستئناف يقول سبحانه وتعالى: ﴿
 فف 

ُ
ك
ْ
ل ِ مُ

ه
ا لِِلّ مَ نَّ السَّ يهِ ا فِ رْضِ وَمَ

َ ْ
وَاتِ وَالأ

يرٌ﴾ )المائدة:  دِ
َ
ءٍ ق ْ ي

َ لِّ ش 
ُ
 ك

َ
وَ عَلى

ُ
ي حالة الوصل يقول جل شأنه: ﴿120وَه

 
ِ (. وف

ه
وَلِِلّ

 
ُ
ك
ْ
ل دِيرٌ﴾ )آل عمران:  مُ

َ
ءٍ ق ْ ي

َ لِّ ش 
ُ
 ك

َ
ُ عَلى

َّ
رْضِ وَاللَّ

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  (. 189السَّ

ي منطقة 
 
ي ترد ف

ا ترد تراكيبها أما بقية الأسماء الأخرى الن 
ً
المبتدأ المؤخر، فأحيان

ا ترد معتمدة على الوصل بـ )الواو(، أو بـ )الفاء(، 
ً
معتمدة على الاستئناف كذلك، وأحيان

 .أو بـ )بل(

 
ُ
د عْ نْ بَ لُ وَمِ بْ

َ
نْ ق رُ مِ مْ

َ ْ
ِ الأ

َّ
َ لِلَّ ير  عِ سِنِ

ْ
ي بِض ِ

 
ب الأول قول )الله( تعالى: ﴿ف ومن الصر 

 
ْ
رَحُ ال

ْ
ف ذٍ يَ ئِ وْمَ ﴾ )الروم:  وَيَ

َ
ون

ُ
ن مِ
ْ
ؤ ي المعتمد على الوصل 4مُ

ب الثان  (. ومن الصر 

ينَ  ذِ
َّ
رُوا ال

َ
ا وَذ هَ عُوهُ بِ

ْ
اد
َ
َ ف حُسْن 

ْ
اءُ ال مَ سْ

َ ْ
ِ الأ

َّ
ب)الواو(  قول مولانا عز وجل: ﴿وَلِلَّ

﴾ )الأعراف: 
َ
ون

ُ
ل مَ عْ وا يَ

ُ
ان
َ
ا ك  مَ

َ
زَوْن جْ هِ سَيُ ائِ مَ سْ

َ
ي أ ِ

 
 ف

َ
ون

ُ
حِد

ْ
ل (، وكذلك قوله 180يُ

يمٌ﴾ ت لِ عٌ عَ َ وَاسِ
َّ
 اللَّ

َّ
ن ِ إِ

َّ
 اللَّ

ُ
مَّ وَجْه

َ
ث
َ
وا ف

ُّ
وَل
ُ
ا ت مَ

َ
ن يْ
َ
أ
َ
رِبُ ف

ْ
غ مَ

ْ
 وَال

ُ
ق ِ

ْ مَش 
ْ
ِ ال

َّ
عالى: ﴿وَلِلَّ

 115)البقرة: 
ُ
رَة خِ

ْ
ِ الآ

َّ
ِ
َ

ي قوله تعالى: ﴿فَلِل
 
 (. كما يرد المعتمد على الوصل بـ )الفاء( ف

﴾ )النجم: 
َ
ولى

ُ ْ
ا يرد المعتمد على25وَالأ ً  (. وأخير

َّ
ن
َ
وْ أ

َ
 الوصل بـ )بل( قوله تعالى: ﴿وَل

ا  يعً مِ رُ جَ مْ
َ ْ
ِ الأ

َّ
لْ لِلَّ  بَ

َ وْن  مَ
ْ
هِ ال مَ بِ

ِّ
ل
ُ
وْ ك

َ
رْضُ أ

َ ْ
هِ الأ  بِ

ْ
عَت

ِّ
ط
ُ
وْ ق

َ
الُ أ بَ جِ

ْ
هِ ال  بِ

ْ
ت َ ِّ ا سُير

ً
رْآن

ُ
 ق

ا  يعً مِ اسَ جَ
َّ
ى الن

َ
د هَ

َ
ُ ل

َّ
اءُ اللَّ

َ
ش وْ يَ

َ
 ل
ْ
ن
َ
وا أ

ُ
ن ينَ آمَ ذِ

َّ
سِ ال

َ
أ يْ مْ يَ

َ
ل
َ
ف
َ
رُوا أ

َ
ف
َ
ينَ ك ذِ

َّ
زَالُ ال  يَ

َ
وَلَ

 
َ
َ لَ

َّ
 اللَّ

َّ
ن ِ إِ

َّ
 اللَّ

ُ
د َ وَعْ ي ِ

ن 
ْ
أ َّ يَ مْ حَن  ارِهِ

َ
نْ د ا مِ رِيبً

َ
حُلُّ ق

َ
وْ ت

َ
 أ
ٌ
ة ارِعَ

َ
عُوا ق

َ
ا صَن مَ مْ بِ هُ صِيبُ

ُ
ت

﴾ )الرعد: 
َ
اد يعَ مِ

ْ
فُ ال لِ

ْ
خ  . * (31يُ

ي يرد فيها الخير المقدم )لله( على المبتدأ، لكنها 
وثمة بعض المواضع الأخرى الن 

ـه إلى نبيه ومصطفاه  ـ ـ ـ ـ ــزة سبحانـ ـ ـ ــن رب العـ ـ ـ ـ ة بالأمر الموجه مـ
َّ
ل هَ
َ
ت سْ ي الفعل  صلى الله عليه وسلممُ

 
ف

                                                      
*
 (.      97المثال:  سورة )آل عمران:  من الثابت أن هناك نماذج كثيرة من بنية هذا التركيب. انظر على سبيل  



 

ل(
ُ
 .  4)ق

ويفيد تقديم الخير شبه الجملة على المبتدأ المعرفة التخصيص والقصر
؛ أي 5

كيب على طبيعته؛ أي ورد  اختصاص الخير المقدم بالمبتدأ المؤخر. ولو جاء الي 

ي الصدارة، لتغير 
 
ا؛ إذ المبتدأ هنا معرفة مما يسوغ مجيئه ف  والخير ثانيً

ى
المبتدأ أولَ

ه.  ، فلو قلت:  ملك السموات والأرض )لله(،يمكن أن يكون هذا الملك له ولغير المعن 

 شبه جملة،أصبح المبتدأ )ملك( مختصًا ب)الله( ومقصورًا عليه. أما بتقديم الخير ال

 
َ
، عندما وُجِد ي

 
، فإنه على المستوى المعرف وإذا كان هذا على المستوى النحوي والدلالىي

الإنسان على الأرض كانت السموات والأرض وما فيهن مما لابد أن تشغل فكر الإنسان. 

ي 
 
 ونهارًا، ثم يرى ف

ى
ي البش  ليلً

ي النهار شمسًا، يرى يرى بن 
 
ا، وف الليل قمرًا ونجومً

رَحَ 
ْ
ط ه تشاركه الحياة الأرضية...إلخ. كان من الطبيعي بعد كل هذا، أن يُ مخلوقات غير

 . 6هذا السؤال:  لمن كل هذا؟

رْسَل فيها أنبياء ورسل: أهي  ي لم يُ
ب الن 

َ
ي الحِق

 
ة ف دت الأجوبة، وبخاصَّ

َّ
ومن هنا تعد

؟  ي يعبدونها؟ أم أنها وجدت هكذا؟ ومَن لخالقٍ لم يره البش 
أم هي للأصنام والآلهة الن 

ها على هذا النحو المحكم؟...إلى غير هذه الأسئلة.   المتصرف فيها بتسيير

ات الرسل يعرف الناس الحقيقة، فيؤمن  ي في 
ي شد وجذب؛ فف 

 
وظلت هذه المسألة ف

 
ً
ي خالقه عز وجل، ويكفر من يكفر عناد

 
ا. من يؤمن عن يقير  وثقة ف ً  ا وكير

ي   الننر
َ
عِث وكانت معجزته القرآن، سجل الحق سبحانه وتعالى هذه الحقيقة صلى الله عليه وسلم فلما بُ

 إلى يوم القيامة 
َ

لى
ْ
ت ي قرآن يُ

 
حسم هذه ف

ُ
رْضِ﴾؛ لكي ت

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  السَّ

ُ
ك
ْ
ل ِ مُ

َّ
﴿لِلَّ

ي ولا قرآن بعد ذلك. ومن هنا كان هذا التقديم، الذي لا يمكن لأحد  – المسألة؛ إذ لا ننر

ه .  -بعد ذلك   أن يدغي غير

                                                      
4
              (.   44(، )الزمر:  142انظر على سبيل المثال: )البقرة:   
5
م(، 2000، 1، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، )بيروت: دار الكتب العلمية، طمفتاح العلومأبو يعقوب يوسف بن محمد بن علي السكاكي،  

، تحقيق: أحمد الحوفي ودكتور بدوي طبانة، )القاهرة: دار نهضة مصر، الطبعة المثل السائره(، 637)، وضياء الدين ابن الأثير 219ص

. وفي معرض هذا، ناقش ابنُ الأثيرِ الزمخشريَ في رأيه الذي يقول: إن تقديم )إياك( 211، 210الثانية، بدون تاريخ(، القسم الثاني، ص

تصاص نافياً ذلك، وقائلًا بأن هذا التقديم يختص بمراعاة نظم الكلام. انظر، المثل السائر، على )نعبد( و)نستعين( في سورة الفاتحة للاخ

ه إلى المعنى وليس إلى الشكل. وإذا جاء 212، ص2ج . وأنا أخالف ابن الأثير في هذا، وأوافق الزمخشري؛ فوجه الاهتمام في النظم موجَّ

جة ثانوية، لا أولية؛ إذ المعول عليه هو كيفية إنتاج الدلالة، وليس كيفية شكلها. إن الدلالة الشكل بوصفه نتيجة لعملية التقديم، فإنه يكون نتي

              تمثل جوهر الأسلوب، والشكل يمثل المظهر، فمتى اهتم الإسلام بالمظهر وقدمه على الجوهر؟!.   
6
              وبخاصة في عصور الشرك، بعد الفترات الإيمانية لآدم وأولاده.      



24 

 

 

 

 

 

ا، ألم 
ً
، أو قصًرا مشيد

ى
 غناء مثلً

ى
 حديقة

ٌ
، إذا رأى إنسان ِّ َّ على المستوى الشخضي وحن 

ي الذاكرة 
 
ي أي تفاصيل،أو طرح أي أسئلة: لمن هذا؟. وهذا ما تمَّ ف

 
يقل قبل دخوله ف

ثار حوله قضية، لمن كل هذا؟ ومَ 
ُ
تلفظ به، أو ت ة، وإن لم يُ ا  الإنسانيَّ ـمَّ

َ
ن المتصرف؟ ول

ة، وليس إلى  ة والملكيَّ  بالأهليَّ
ِّ
ُّ ينصرف إلى الأحق ي

كان الاهتمام والانشغال الذهن 

 وأراح 
َ
ه أغاث الملهوف

َّ
د، كان التقديم أولى؛ إذ إن

َ
اه

َ
ه موجود ومُش

َّ
المملوك؛ إذ إن

ه وحده المختصُّ ب
َّ
 إلى مالك هذا الملكوت )السموات والأرض(، وأن

َ
ق هذا المتشوِّ

ِّ له )لله(.  ف فيه، والمسير  الملك والمتصرِّ

 تقول: )ملك السموات والأرض لله(. وجدير 
ى
ه آية

ِّ
ي القرآن الكريم كل

 
ومن هنا، لا تجد ف

ي على سبيل العموم 
بالذكر والتأمل والتدقيق، أن هذا التعبير وهذه الملكية عندما تأن 

ي هكذا؛ أي بتقديم شبه الجملة )لله( على )ملك(
. لكن على مستوى التفصيل، تأن 

  -يمكن أن يرد دال )الأرض( 
ى
  -مثلً

َّ
ن ي قوله تعالى: ﴿إِ

 
ا على شبه الجملة كما ف مً

َّ
د
َ
ق مُ

﴾ )الأعراف:  َ قِير 
َّ
ت مُ
ْ
ل  لِ

ُ
ة بَ اقِ عَ

ْ
هِ وَال ادِ بَ نْ عِ اءُ مِ

َ
ش نْ يَ ا مَ هَ

ُ
ورِث ِ يُ

َّ
رْضَ لِلَّ

َ ْ
(. لكن 128الأ

ي سياقاتها المنا
 
 سبة لها. مثل هذه المواضع ترد ف

 
ُ
ك
ْ
ل ِ مُ

َّ
ي قوله سبحانه وتعالى: ﴿لِلَّ

 
وبتأمل النموذج الأول الذي اعتمد على الاستئناف ف

يرٌ﴾ )المائدة:  دِ
َ
ءٍ ق ْ ي

َ لِّ ش 
ُ
 ك

َ
وَ عَلى

ُ
نَّ وَه يهِ ا فِ رْضِ وَمَ

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ درك أن 120السَّ

ُ
(، ن

 بالإضافة
ٌ
رف عَّ ( مُ

ُ
ك
ْ
ل  . 7المبتدأ المؤخر )مُ

ي الاستئناف ي
 
قول ابن عاشور: "تذييل مؤذن بانتهاء الكلام ؛ لأن هذه الجملة وف

جمعت عبودية كل الموجودات )لله( تعالى، فناسبت ما تقدم من الرد على النصارى، 

. وفيها  ي تصرفه تعالى، فناسبت ما تقدم من جزاء الصادقير 
 
وتضمنت أن جميعها ف

ل" ي كل ما يي  
 
ي تقديم الشب8التفويض )لله( تعالى ف

 
ه جملة )لله( على المبتدأ يقول: . وف

ه" "وتقديم المجرور باللام مفيد للقصر، أي له لا لغير
9 . 

ء( على المبتدأ )قدير(: "وتقديم  ي
ي )على كل ش 

 
ي تقديم الجار والمجرور ف

 
كما يقول ف

( للرعاية على الفاصلة المبنية على  يرٌ دِ
َ
ءٍ ق ْ ي

َ لِّ ش 
ُ
 ك

َ
ي قوله )عَلى

 
المجرور بـ )على( ف

                                                      
7
م بـ في النحو التقعيدي، يجب تقديم الخبر الشبه جملة على المبتدأ النكرة. لكن المبتدأ هنا معرفة؛ سواء أكان بالإضافة مثل هذا الموضع، أ 

              )ال( كما سيأتي. أي يمكن الابتداء به، وإذا تم تأخيره، فيكون ذلك لدواعٍ بلاغية.     
8
              .      119م(، الجزء السابع، ص1984، )تونس: الدار التونسية للنشر، التحرير والتنويربن عاشور، الشيخ الطاهر ا 
9
              .      120، ص7، جالتحرير والتنويرابن عاشور،  



 

 . 10نهما حرف مد"حرفير  بي

 ابن الأثير من قبل   –وهنا أخالف ابن عاشور 
ُ
 أيَّ -كما خالفت

َّ
ا: إن

ً
 سابق

ُ
؛ لأنه كما قلت

ي القرآن الكريم خادمة للشكل 
 
ي العلوم الثلاثة للبلاغة العربية، لا ترد ف

 
ةٍ ف بنيةٍ بلاغيَّ

ي النواحي الشكل
، وإنما الهدف هو النواحي الدلالية، ثم تأن  ي بشكل أساشي

 
ية الجمالية ف

:  الجمع بير  الناحية الدلالية والناحية  ي
مرحلة تالية. وهذا هو مكمن الإعجاز القرآن 

ي هذه البنية أو تلك بهدف حشي فحسب، فهذا ما 
ه. أما أن تأن  ي السجع وغير

 
الشكلية ف

 . ولا ضير علينا إذا ناقشنا ابن عاشور هنا. 11لا أؤمن به

لِّ إن الآية القرآنية الكريمة تقول
ُ
 ك

َ
وَ عَلى

ُ
نَّ وَه يهِ ا فِ رْضِ وَمَ

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  السَّ

ُ
ك
ْ
ل ِ مُ

َّ
: ﴿لِلَّ

رت الآية باختصاص الباري جل وعلا بملك السموات والأرض 
ِّ
دِيرٌ﴾. ولما صُد

َ
ءٍ ق ْ ي

َ ش 

ي الذهن هو هذا الملك بما فيه. ولما كان ملوك الدنيا ممن 
 
وما فيهن، كان العالق ف

هم من الوزراء، ورد الضمير يخلدون إلى الراحة، ويو  كلون تسيير أمور ملكهم إلى غير

ي الذهن أن المالك 
 
ي شبه الجملة )الله( هو القادر على  –)هو( ليثبت ف

 
الذي سبق ف

ء.  ي
ي هذا الملك؟ على كل ش 

 
ء هو قادر ف ي

 التصرف. لكن  على أي ش 

 السَّ 
ُ
ك
ْ
ل ي الارتباط بير  )مُ

 
رْضِ( ولك أن تتأمل هذه الروعة البلاغية، وذلك ف

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ

ي الذهن 
 
ء(. إذن فالعالق ف ي

( و) ش  نَّ يهِ ا فِ هو هذا الملك بكل  -هنا  –و)كل(، وبير  )وَمَ

جزئياته.أما القدرة فهي معلومة من منبعير  ينبثقان من مصدر واحد: اسم الجلالة 

ي شبه الجملة المقدم؛ إذ يضم كل صفات الجلال والجمال والكمال، والضمير 
 
 )الله( ف

 )هو( الذي يعود إلى اسم الجلالة )الله( سبحانه وتعالى. 

(. ولا يمكن أن نقول:  ءٍ ْ ي
َ لِّ ش 

ُ
 ك

َ
ومن هنا كانت مسوغات التقديم للجار والمجرور )عَلى

ي مراعاة الفاصلة 
ي مراعاة الفاصلة، وإنما تأن 

 
إن الهدف الأساشي لهذا التقديم يتمثل ف

ي مرحلة تالية. 
 
 ف

ي لا أوافق ا
ي عنوانه )إيقاع كما أنن 

 
ي هذا الاتجاه ف

 
ي على ما ساقه ف

لإمام الزركش 

ا خروجًا عن نظم الكلام  ي عش  مظهرًا لغويً
ي فواصل الخواتم(، إذ قدم اثن 

 
المناسبة ف

                                                      
10
              .      120، ص7، جالتحرير والتنويرابن عاشور،  
11
 .  349 -331م(، ص2016، 1، )القاهرة: دار اليقين، طدراسة أسلوبيةخواتم الآيات دسوقي إبراهيم،  



26 

 

 

 

 

 

ــل ـ ـ ـ ـ ـاة الفواصـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ  .12لأجل مراعـ

ي الذي يقول عن التجنيس 
وهو ناحية  -وللتأكد من هذا نذهب إلى عبد القاهر الجرجان 

ّ  لك  –شكلية مثل السجع  ، بعد أن قدم أمثلة له: "فقد تبير وعلاقته بالدلالة / المعن 

، إذ لو كان باللفظ وحده  أن ما يُعطي التجنيس من فضيلة، أمر لم يتم إلا بنصرة المعن 

، ولما وجد فيه معيب مستهجن ؛ ولذلك ذم الاستكثار منه لما كان فيه مستحسن

ي كل موضع لما يجذبها التجنيس إليه ؛ إذ 
 
ي لا تدين ف

والولوع به، وذلك أن المعان 

ي هي المالكة سياستها، 
ي حكمها، وكانت المعان 

 
 ف

ُ
فة ي والمُصَرَّ

الألفاظ خدم المعان 

 المستحقة طاعتها. 

ـر اللفظ على  ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ء عن جهته، وأحاله عن فمن نصـ ي
المعن  كان كمن أزال الش 

طبيعته...ولهذه الحالة كان كلام المتقدمير  الذين تركوا فضل العناية بالسجع ولزموا 

ي العقول، وأبعد عن القلق، وأوضح للمراد، وأفضل عند ذوي 
 
سجية الطبع، أمكن ف

ي 
 تنحو نحو التحصيل، وأسلم من التفاوت، وأكشف عن الأغراض، وأنصر للجهة الن 

ويق، والرض  بأن تقع  ب من الخداع بالي   العقل، وأبعد من التعمل الذي هو ض 

ي نفس الصورة"
 
 .13النقيصة ف

ي مرحلة الناحية 
فهم من كلام عبد القاهر أن الاهتمام بالدلالة هو الأولى، ثم تأن  وما يُ

ي إبداعا
 
ته الشكلية. ولما كان من الصعب على البش  أن يجمع بير  هذا وذاك ف

ي كتاب)الله(الكريم، غير 
 
ا ف

ً
المتنوعة، على مدى العصور، واستقر هذا الأمر استقرارًا بين

ي القرآن الكريم.    
 
 ناب ولا شاذ، كانت الناحية اللغوية إحدى نواحي الإعجاز ف

 فيه المبتدأ المؤخر غير دال )الملك(. يقول مولانا عز وجل: 
ولنأخذ نموجًا آخر يحلُّ

تِ  بَ لِ
ُ
َ  ﴿الم، غ ير  عِ سِنِ

ْ
ي بِض ِ

 
، ف

َ
بُون لِ

ْ
غ يَ مْ سَ هِ بِ

َ
ل
َ
دِ غ عْ نْ بَ مْ مِ

ُ
رْضِ وَه

َ ْ
 الأ

َ ن 
ْ
د
َ
ي أ ِ
 
، ف ومُ الرُّ

اءُ 
َ
ش نْ يَ صُرُ مَ

ْ
ن ِ يَ

َّ
صْرِ اللَّ

َ
ن ، بِ

َ
ون

ُ
ن مِ
ْ
ؤ مُ

ْ
رَحُ ال

ْ
ف ذٍ يَ ئِ وْمَ  وَيَ

ُ
د عْ نْ بَ لُ وَمِ بْ

َ
نْ ق رُ مِ مْ

َ ْ
ِ الأ

َّ
لِلَّ

حِيمُ﴾ )الروم  زِيزُ الرَّ عَ
ْ
وَ ال

ُ
رُ(5 - 1وَه مْ

َ ْ
ِ الأ

َّ
ي قوله: )لِلَّ

 
 .14(. ويقع موضع الشاهد ف

عة 
َّ
ت بالحروف المقط

َّ
ل هِ
ُ
ت ي تأمل بداية السورة حن  هذا الموضع، يدرك أنها اسْ

 
وف

                                                      
12
هـ 1404، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، )دار التراث، القاهرة، البرهان في علوم القرآنبدر الدين بن محمد بن عبد الله الزركشي،  

              .            67 – 60م(، الجزء الأول، ص1984 -
13
، تحقيق: عيد فتحي عبد اللطيف، مراجعة: محمد يونس عبد العال، )القاهرة: الأندلس الجديدة أسرار البلاغةعبد القاهر الجرجاني،  

              .            19، 18م(، ص 2010 –ه 1421للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 
14
              ية التحليل.             ذكرتُ الآيات من بدء السورة؛ لأننا في حاجة لها في عمل 



 

(، والآخر سيقع  ومُ تِ الرُّ بَ لِ
ُ
ي )غ

ي زمن الماض 
 
: أحدهما وقع ف ِ

ير 
َ
ث
َ
)الم(، ثم تناولت حَد

دِ  عْ نْ بَ مْ مِ
ُ
ي الزمن المستقبل )وَه

 
(. وليس ذلك فحسب، بل حددت  ف

َ
بُون لِ

ْ
غ يَ مْ سَ هِ بِ

َ
ل
َ
غ

) َ ير  عِ سِنِ
ْ
ي بِض ِ

 
ي سيتم فيها الانتصار )ف

ة الزمنية الن   . 15الآيات الفي 

ي حديث عن حدث هزيمة وانتصار. ومن الطبيعي أن الأطراف 
 
إذن نحن الآن ف

ي تلك المعارك كل ما يشغلها هو كيفية الانتصار. ولما كان هذا 
 
الانتصار المشاركة ف

رُ  مْ
َ ْ
ِ الأ

َّ
( يحتاج إلى قوى متعددة: جنود وعدة وعتاد وحُلفاء...إلخ. سيق قوله تعالى )لِلَّ

 : ي نصابها الصحيح وسبيلها المستقيم على مستويير 
 
على هذا النحو ؛ ليضع الأمور ف

ه.  الدلالىي بتقديم شبه الجملة )لله( الذي بيده تصاريف الأمور من انتصار وغير

النفشي الذي من  شأنه أن يجعل المؤمنير  يفتخرون بإيمانهم؛ إذ إلههم  –والمعنوي 

ء  ي
وحشة كفار قريش المناضين للفرس؛  –مع أخذهم بالأسباب  –هو من بيده كل ش 

ء. ومن  ي
ي العبادة هو القادر على كل ش 

 
اف بأحقيته ف نْ يرفضون الخضوع له والاعي  إذ مَ

ي هذه الواقعة، ثم، فإن كانت الدائرة قد دارت على الروم
 
فلحكمته، المفهومة من  ف

حِيمُ(، وهو هو القادر على نصرهم. وهذا  زِيزُ الرَّ عَ
ْ
وَ ال

ُ
اءُ وَه

َ
ش نْ يَ صُرُ مَ

ْ
ن قوله تعالى: )يَ

 ما حدث بالفعل. 

ي حدوثه، 
 
ي حدث المعركة ونتائجها مما لا يُشك ف

 
ا كان )الأمر( المتمثل ف ـمَّ

َ
وكما قلنا: ل

ى بير  الفرس والروم، كان التوجه والاهتمام إلى الانتصار، ومن بتكرار القتال مرة أخر 

نْ بيده أسباب هذا الانتصار، وهو )الله( عز وجل. لذا كان التقديم.   ثم مَ

ا كان تغليب ملك على ملك من الأمور الهائلة، وكان  ـمَّ
َ
: "ول وهنا يقول الإمام البقاغي

)لله( أي وحده )الأمر(. ولما أفهم الإخبار به قبل كونه أهول، ذكر علة ذلك فقال:  

ي تلك الواقعة وتأخير 
 
السياق العناية بالروم، فكان ربما توهم أن غلب فارس لهم ف

نصرهم إلى البضع، ربما كان لمانع لم يقدر على إزالته، نف  ذلك بإثبات الجار المفيد 

إلا به، وهو  لأن أمره تعالى مبتدئ من الزمن الذي كان قبل غلبهم حن  لم تغلبهم فارس

ه، لحكمة دبرها سبحانه فقال:  )من  مبتدئ من الزمن الذي بعده، فالتأخير به لا بغير

قبل( أي قبل دولة أهل فارس على الروم، ثم دولة الروم على فارس، لا إلى غاية تكون 

مبدأ لاختصاصه بالأمور فيه سبحانه غلبوهم)ومن بعد(؛ أي بعد دولة الروم عليهم 

                                                      
15
، تحقيق: كمال بسيوني زغلول، )بيروت: دار الكتب العلمية، أسباب نزول القرآنللآيات أسباب نزول، انظر: الواحدي النيسابوري،  

              .              355، 354م(، ص1991 -هـ 1411، 1ط



28 

 

 

 

 

 

ـو ودولتهم على ا ـ ـ ـ ـ ـ ـ ا غلبهم الروم، فحذف المضاف إليه هـ
ً
ـة فيه أيض ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ــروم لا إلى غايـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ لـ

ــور دخوله  ـ ـ ـ ـ ـ ـ ــن البضع مذكـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ــده مـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـا بعـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ــن غلبة فارس لهم ومـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ الذي أفهم أن زمـ

" ــره مرتير  ـ ـ ـ ي أمـ
 
 . 16ف

ي التق  
 
 من  كما يقول الألوشي ف

ا
: إن كلً ديم كذلك: "وتقديم الخير للتخصيص، والمعن 

 وغالبير  آخرًا ليس إلا بأمر الله تعالى شأنه"
ى
 .  17كونهم مغلوبير  أولَ

ي قوله 
 
ى آخر لتقديم شبه الجملة، فيقول: "وتقديم المجرور ف ويضيف ابن عاشور معن 

كير  الذين بهجهم غلب الفرس على  الروم؛ لأنهم عبدة )لله الأمر( لإبطال تطاول المش 

ّ  لهم  ها، فبير
َ
باد أصنام مثلهم لاستلزامه الاعتقاد بأن ذلك الغلب من نصر الأصنام عُ

" ي الحالير 
 
 . 18بطلان ذلك وأن التصرف لله وحده ف

) رُ مْ
َ ْ
ِ الأ

َّ
كيب )لِلَّ  بير  هذا الي 

َ
 وازنت

َّ
﴾ )الانفطار:  و فإن قيل:  هلً ِ

َّ
ذٍ لِلَّ ئِ وْمَ رُ يَ مْ

َ ْ
﴿وَالأ

 (؟  19
ُ
ي سورة الروم، من تقديم الجار -وبـ)الله( التوفيق  –قلت

 
ا ف

َّ
: إن الأمر كما بين

ي الذهن ؛ إذ 
 
ي سورة الانفطار ؛ فلأن المبتدأ )الأمر( هو العالق ف

 
ه ف والمجرور. أما تأخير

 تتناول السورة الكريمة بعض مشاهد الآخرة. 

وْمَ  ا يَ هَ
َ
وْن
َ
ل صْ ي جَحِيمٍ، يَ ِ

ف 
َ
ارَ ل جَّ

ُ
ف
ْ
 ال

َّ
ن من هذه المشاهد دخول الفجار الجحيم ﴿وَإِ

ينِ﴾ )الانفطار: 
ِّ
(. ولدرء التوهم بإمكانية إفلات البعض من العقاب قال 15، 14الد

﴾ )الانفطار:  َ بِير  ائِ
َ
غ ا بِ هَ

ْ
ن مْ عَ

ُ
ا ه (. ولشدة هول المشاهد وأخذها للقلوب ﴿ 16﴿وَمَ

ينِ﴾ )الانفطار: وَمَ 
ِّ
وْمُ الد ا يَ  مَ

َ
رَاك

ْ
د
َ
ا أ مَّ مَ

ُ
، ث ينِ

ِّ
وْمُ الد ا يَ  مَ

َ
رَاك

ْ
د
َ
(، كان من 18، 17ا أ

ا، وهذا هو المفهوم 
ً
الطبيعي أن تنشغل كل نفس بأمورها، ولا تملك نفس لنفس شيئ

يهِ  بِ
َ
هِ وَأ مِّ

ُ
، وَأ يهِ خِ

َ
نْ أ رْءُ مِ مَ

ْ
رُّ ال فِ وْمَ يَ لِّ من قول )الله( تعالى: ﴿يَ

ُ
ك ، لِ يهِ نِ هِ وَبَ تِ بَ ، وَصَاحِ

يهِ﴾ ) عبس:  نِ
ْ
غ  يُ

ٌ
ن
ْ
أ
َ
ذٍ ش ئِ وْمَ مْ يَ هُ

ْ
ن رِئٍ مِ  ( . 37، 34امْ

ي سورة البقرة. بعد كل 
 
عُوا، الواردة ف بَ

َّ
ت عوا من الذين اِ بِ

ُّ
ؤ الذين ات  عن تير

ى
كل هذا، فضلً

ي هذا اليوم يكون بأمرها. وليس 
 
الانشغال هذا كان من الواضح أن انشغال كل نفس ف

ا وهو )الله( سبحانه وتعالى، بعد استقرار هذه القضية 
ً
بمالك هذا اليوم ؛لكونه معروف

ينِ﴾)الفاتحة: 
ِّ
وْمِ الد كِ يَ الِ ي قوله: ﴿مَ

 
ي 4بداية من سورة الفاتحة ف

 
(، ثم تتابع ذلك ف
                                                      

16
              .               32، 31، )القاهرة: دار الكتب الإسلاميَّة(، الجزء الخامس عشر، صسورنظم الدرر في تناسب الآيات والالبقاعي،  
17
              .                20، )بيروت: دار إحياء التراث العربي(، الجزء الحادي والعشرين، صروح المعانيمحمود شكري الألوسي،  
18
              .                47، 46، الجزء الحادي والعشرين، صالتحرير والتنويرابن عاشور،  



 

 ثنايا الآيات القرآنية. 

ي منطقة المبتدأ، ليس 
 
ي ولما كان ذلك كذلك، ورد دال )الأمر( ف

 
للمسوغات النحوية ف

لَ به. ونتيجة لهذا، يسعد المؤمنون، ويحزن 
َ
غ
َ
ش
ْ
ن ُـ ه، ولكن لكونه المـ التعريف وغير

. ومن المعروف أن  ي متناهٍ
كون. لذا حاز على بلاغة قرآنية عالية، وإعجاز قرآن  المش 

ي الخير )لله( لاختصاص الباري عز وجل بهذا اليوم. و)الله( بمراده عليم. 
 
)اللام( ف

ي تأويل كتابه الكريم. ع
 
 لمنا الله وإياكم، وغفر لنا إذا أخطأنا ف

ا على الجار 
ً
ا يرد الشبه جملة معتمد

ً
( واسم الجلالة )الله( ويُقدم على )وأحيان ي

 
ف

﴾ )ابراهيم: 
ٌّ
ك

َ
ِ ش

َّ
ي اللَّ ِ

 
ف
َ
مْ أ هُ

ُ
ل  رُسُ

ْ
ت
َ
ال
َ
(. وعلى 10المبتدأ النكرة، مثل قوله تعالى:  ﴿ق

ه، فإن تقديم الخير لا يخلو من  الرغم من وجود مسوغ نحوي لتأخير المبتدأ، وهو تنكير

 يستهدف الشك ذاته؛ لأن بلاغة. إن مضمون السؤال هنا، لا ينصرف ولا ينصب ولا 

 فيه وهو )الله( سبحانه وتعالى 
ُّ
ك

َ
الشك موجود، لكن المستهدف بالسؤال هو من يُش

ب ؛ لذا كان هو الأولى بالتقديم.  
َ
لِ المخاط بَ  من قِ

﴾ )آل عمران:  ُ مَصِير
ْ
ِ ال

َّ
 اللَّ

َ
لى ا يعتمد على الجار )إلى(، مثل قوله تعالى: ﴿وَإِ

ً
وأحيان

ي 19(28
 
ب من الخطاب نقطتان:  . ويقابلنا ف كيب على اهذا الصر  لأولى انبناء  هذا الي 

كيب على بنية التقديم والتأخير احرف )الواو(، و ة اعتماد الي  لأخير
، مع أن ثمة 20

كيب؛ لأنه معرفة.   ي صدارة الي 
 
ا يجعل المبتدأ ف ا نحويً

ً
 مسوغ

كيب، أدركنا أن هذه ) الواو( هي الواو وإذا جئنا لحرف )الواو( الذي يتصدر هذا الي 

ي قوله 
 
( مؤكدة ومقررة لما سبق من التهديد ف الاستئنافية؛ لأن جملة )وإلى الله المصير

ع العطف نِ  . 21)ويحذركم الله نفسه(. فلما كان بير  الجملتير  كمال اتصال، مُ

، فإنه اأما النقطة  كيب بالاعتماد على بنية التقديم والتأخير ة، وهي انبناء الي  كما   -لأخير

ا قل
ً
/  –ت سابق م الخير

ِّ
د
ُ
كيب؛ لكونه معرفة. فلماذا ق من حق المبتدأ هنا تصدر الي 

(؟  ر المبتدأ )المصير
ِّ
خ
ُ
 شبه الجملة )إلى الله(، وأ

                                                      
19
              (.                  18(، وسورة )فاطر: 42(، وسورة )النور: 4وانظر كذلك: سورة )هود:  
20
، الجزء ن في علوم القرآنالبرها، والإمام الزركشي، 110 – 107، صدلائل الإعجاز، بنية التقديم والتأخير: عبد القاهر الجرجاني 

              .                      238 – 231الثالث، ص
21
ويختلف هذا من موضع لآخر، تبعاً  للسياق التي ترد فيه الآية، وللتعرف على هذه المصطلحات )كمال الاتصال، كمال الانقطاع، شبه  

              البلاغة.                        كمال الانقطاع، التوسط بين الكمالين ( يرجى العودة إلى كتب



30 

 

 

 

 

 

ي تأخير ما حقه التقديم بوصفه علة لمراعاة مناسبة رؤوس الآي، 
أدرج الإمام الزركش 

( وجدناها تنتهي  . وإذا تأملنا هذه الفاصلة22أي لرعاية الفواصل القرآنية )المصير

بمقطع طويل مغلق بحركة طويلة }صوت صامت )ص( + حركة طويلة )ياء( + صوت 

صامت )ر({. وبالمقطع نفسه تنتهي الفاصلة السابقة عليها )حِسَابٍ( } س + الف + 

( }د + ياء + ر( يرٌ دِ
َ
 23ب(. وكذلك الفاصلة اللاحقة لها )ق

ُّ
. لكن السؤال: هل يمكن عد

ي تأخير ما حقه التقديم، ومن ثم  هذا السبب
 
)مراعاة الفواصل( هو السبب الأول ف

: لا.  ي ي رأني
 
(؟ ف رَ المبتدأ )المصير

ِّ
خ
ُ
م الخير شبه الجملة )إلى الله(، وأ

ِّ
د
ُ
 ق

ي الصفحات السابقة: إن بنية التقديم والتأخير أو أي بنية تؤسس على مبدأ 
 
وكما قلت ف

ها الأول هو خدمة الشكل، بل خدمة العدول اللغوي ، لا يمكن أن يكون سبب

المضمون. ولما كانت لغة القرآن الكريم مؤسسة على مبدأ العدول، وأسهم هذا المبدأ 

 على أبه ما يكون، كان الإعجاز اللغوي 
ى
ا وشكلً

ً
ي إنتاج الدلالة القرآنية مضمون

 
ف

ي .     
ي الإعجاز القرآن 

 
 للكتاب العزيز أحد التجليات المهمة ف

 24علة التقديم وللبحث عن
َ
م علينا العودة إلى السياق. تقول الآية الكريمة: ﴿لَ

َّ
، يتحت

 ِ
َّ
نَ اللَّ سَ مِ يْ

َ
ل
َ
 ف
َ
ك لِ

َ
لْ ذ عَ

ْ
ف نْ يَ َ وَمَ ير  نِ مِ

ْ
ؤ مُ

ْ
ونِ ال

ُ
نْ د اءَ مِ يَ وْلِ

َ
رِينَ أ افِ

َ
ك
ْ
 ال
َ
ون

ُ
ن مِ
ْ
ؤ مُ

ْ
ذِ ال خِ

َّ
ت يَ

رُ 
ِّ
حَذ  وَيُ

ى
اة
َ
ق
ُ
مْ ت هُ

ْ
ن وا مِ

ُ
ق
َّ
ت
َ
 ت
ْ
ن
َ
 أ
َّ
لَ ءٍ إِ ْ ي

َ ي ش  ِ
 
﴾ ف ُ مَصِير

ْ
ِ ال

َّ
 اللَّ

َ
لى  وَإِ

ُ
سَه

ْ
ف
َ
ُ ن

َّ
مُ اللَّ

ُ
 ك

ي صدرها عن اتخاذ المؤمنير  الكافرين أولياء من دون 
 
وكما هو واضح، فإن الآية تنه ف

. ولما كان الأمر هكذا، فكان جزاء مخالفته، هو الخروج عن طاعة )الله(،  المؤمنير 

ن القلب، إذا كان لهم/ الكفار ، إلا الموالاة باللسان، دو 25والولوج إلى منطقة الكفر

ر منه 
َّ
( ؛ ولأن المحذ

ُ
سَه

ْ
ف
َ
ُ ن

َّ
مُ اللَّ

ُ
رُك
ِّ
حَذ سلطان. ولعظم ذلك، ساق )الله( تحذيره )وَيُ

 .) ُ مَصِير
ْ
ِ ال

َّ
 اللَّ

َ
لى كيب )وَإِ ي الآخرة ، ساق الي 

 
 لا يُحاسب عليه إلا ف

ر هو )الله( سبحانه، 
ِّ
والمحاسِب هو )الله( وهنا نطرق باب علة التقديم. لما كان المحذ

ي التحذير 
 
ا ف

ً
ي علاه، والمصير إلى )الله( عز وجل، جاء التقديم )إلى الله( إمعان

 
جل ف

                                                      
22
              .                   62، الجزء الأول، صالبرهان في علوم القرآنالزركشي،  
23
، )القاهرة: مكتبة الخانجي، الطبعة الثانية، مدخل إلى علم اللغةانظر في أنواع المقاطع الصوتية، الدكتور رمضان عبد التواب،  

              .                  101(، صم1985
24

مَ هذا للعناية به أو لأنه أهم، دون أن نذكر علل هذه العناية وهذا الاهتمام. انظر  دلائل : لأن عبد القاهر يرى أنه لا ينبغي أن نقول:  قدُ ِ
              .                        108، صالإعجاز

25
اد معروف وعصام فارس، )بيروت: مؤسسة الرسالة، طعن تأويل آي القرآنجامع البيان الإمام الطبري،   ، 1، تحقيق: بشار عوَّ

              .                         242، 241م(، المجلد الثاني، ص1994 -هـ 1425



 

ي تجلىي الإمعان على نحوٍ ما كان 
 
والإخافة والتهديد والوعيد. وقد أسهم هذا التقديم ف

ه الوظيفية.   بِ
َ
ي رُت

 
ا على النحو التقعيدي ف

ً
كيب معتمد  سيكون عليه لو جاء الي 

ي قوله 
 
ي المنهج البنيوي( ف

 
ي ف إذا نظرنا إلى الحركة الأفقية ) المسماه بالمحور التعاقنر

ُ ( وتأملناها بدقة، ألفينا أن ثمة  تكرارًا وقع  مَصِير
ْ
ِ ال

َّ
 اللَّ

َ
لى  وَإِ

ُ
سَه

ْ
ف
َ
ُ ن

َّ
مُ اللَّ

ُ
رُك
ِّ
حَذ )وَيُ

ي ثلاث مناطق نحوية مختلفة دون انقطاع بينهما ع
 
 لى هذا النحو: لاسم الجلالة )الله( ف

                                                    ُ مَصِير
ْ
ِ ال

َّ
 اللَّ

َ
لى  وَإِ

ُ
سَه

ْ
ف
َ
ُ ن

َّ
مُ اللَّ

ُ
رُك
ِّ
حَذ  وَيُ

  

                                      

 )فاعل (   )مفعول به منصوب على تعظيم الله(        )مجرور(                              

ر منه والمُحاسِب 
َّ
ر والمُحذ

ِّ
ي بير  المُحذ

إن عدم إشغال ذهن القارئ للآية بشاغل لفط 

ي 
 
على هذا النحو الموصول غير المنقطع، لهو أدغ إلى الخوف والرهبة. بل والرغبة ف

ي حال اعتمادها على النحو التقعيدي 
 
. اقرأ معي الآية  ف معرفة صاحب المصير

 
ْ
ف
َ
ُ ن

َّ
مُ اللَّ

ُ
رُك
ِّ
حَذ ي عملية القراءة عند حرف )وَيُ

 
(. لو توقف القارئ ف ِ

َّ
 اللَّ

َ
لى ُ إِ مَصِير

ْ
 وَال

ُ
سَه

ه.   الجر، وانتظر السامع، لكان المصير إما أن يكون إلى الله، أو إلى غير

دم 
ُ
ي عدم الاكتفاء بالقول: إنه ق

 
وهذا هو عير  ما طرحه عبد القاهر، والمتمثل ف

ي للعناية أو للاهتمام، دون أن نبير  علل ذ
 
لك. هذا هو سر التقديم هنا، وهذا هو دوره ف

 .26التماسك النضي للآية الكريمة، على هذا النحو المعجز

ي 
 
ي صورة الضمير )ه( ف

 
ا يرد اسم الجلالة )الله( ف

ً
ب من الخطاب، أحيان ي هذا الصر 

 
وف

ا(،  ا، ويرد المبتدأ المؤخر )اسمً ا مقدمً ً وذلك مثل قول )الله( شبه الجملة )له( خير

ِ نه وتعالى: سبحا
َّ
ونِ اللَّ

ُ
نْ د مْ مِ

ُ
ك
َ
ا ل رْضِ وَمَ

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  السَّ

ُ
ك
ْ
ل  مُ

ُ
ه
َ
َ ل
َّ
 اللَّ

َّ
ن
َ
مْ أ

َ
ل عْ
َ
مْ ت

َ
ل
َ
﴿أ

ـرة:  ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ﴾ )البقـ ٍ صِير
َ
 ن
َ
ٍّ وَلَ لِىي نْ وَ ِ وقــول )الله( تبارك وتعالى:   (.107مِ

َّ
عَ اللَّ  مَ

ُ
ع
ْ
د
َ
 ت
َ
﴿وَلَ

 
َ
ـه ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

َ
ل  إِ

َ
رَ لَ

َ
ا آخ هً

َ
ل هِ إِ يْ

َ
ل مُ وَإِ

ْ
حُك

ْ
 ال

ُ
ـه ـ ـ ـ ـ
َ
 ل
ُ
ه هَ  وَجْ

َّ
لَ  إِ

ٌ
ك ـالِ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

َ
ءٍ ه ْ ي

َ ــلُّ ش  ـ ـ ـ ـ ـ ـ
ُ
ـوَ ك ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

ُ
 ه

َّ
لَ إِ

                                                      
26
بِيلِ وَمِنْهَا على( في منطقة الخبر المقدم، وذلك في قوله ت) أحيانًا أخرى يرد شبه الجملة معتمداً على الجار  ِ قصَْدُ السَّ عالى: ﴿وَعَلَى اللََّّ

                                        (، فتأمل. 6(، وكذلك سورة )هود: 9جَائِرٌ وَلَوْ شَاءَ لَهَداَكُمْ أجَْمَعِينَ ﴾ )النحل: 



32 

 

 

 

 

 

﴾ )القصص: 
َ
ــون ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ عُ رْجَ

ُ
 .  27(88ت

ا  ً ي شبه الجملة )إليه( خير
 
ي صورة ضمير )ه( ف

 
ا أخرى يرد اسم الجلالة )الله( ف

ً
وأحيان

ا، ويرد المبتدأ المؤخ لِ مقدمً ابِ
َ
بِ وَق

ْ
ن
َّ
رِ الذ افِ

َ
ا(، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿غ ر )اسمً

﴾ )غافر:  ُ مَصِير
ْ
هِ ال يْ

َ
ل وَ إِ

ُ
 ه

َّ
لَ  إِ

َ
ه
َ
ل  إِ

َ
وْلِ لَ

َّ
ابِ ذِي الط

َ
ق عِ

ْ
يدِ ال دِ

َ
وْبِ ش

َّ
 .28(3الت

ي عملية الإظهار والإضمار؛ فكما 
 
ب من الخطاب وسابقه، يتمثل ف والفرق بير  هذا الصر 

ب السابق َ الصر  ي ِ
ن  ب على إضماره،  بُ ي هذا الصر 

على إظهار اسم الجلالة )الله(، بن 

ي )إليه(. 
 
ي )له( أم إلى ف

 
ي صورة ضمير )ه(،سواء أكان حرف الجر اللام ف

 
 والإتيان به ف

ي هذه المسألة؛ فإذا ما اقتض  السياق ظهور 
 
ومن الطبيعي أن السياق هو الذي يفصل ف

مِر. اسم الجلالة )الله( بلفظه ظهر، وإذا اقتض  
ْ
ض
ُ
 إضماره أ

 
ُ
ه
َ
َ ل

َّ
 اللَّ

َّ
ن
َ
مْ أ

َ
ل عْ
َ
مْ ت

َ
ل
َ
ي الموضع الأول، وهو قول )الله( سبحانه: ﴿أ

 
فإذا تأملنا السياق ف

﴾ )البقرة:  ٍ صِير
َ
 ن
َ
ٍّ وَلَ لِىي نْ وَ ِ مِ

َّ
ونِ اللَّ

ُ
نْ د مْ مِ

ُ
ك
َ
ا ل رْضِ وَمَ

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  السَّ

ُ
ك
ْ
ل (، 107مُ

ي علا
 
ي موضع وجدنا أن اسم الجلالة )الله( جل ف

 
( ف

َّ
ن ي منطقة اسم الناسخ )إِ

 
ه ورد ف

ا لقواعد اللغة العربية وخصائصها  -الإظهار. وكان من الطبيعي 
ً
ي موقع  -وفق

 
ألا يتكرر ف

ي منطقة 
 
الخير المقدم )له(، وبخاصة أن تركيب )له ملك السموات والأرض( يقع ف

(. ومن هنا كان الإضمار . 
َّ
ن  خير الناسخ )إِ

 وإذا جئنا إلى ا
َّ
لَ  إِ

َ
ه
َ
ل  إِ

َ
رَ لَ

َ
ا آخ هً

َ
ل ِ إِ

َّ
عَ اللَّ  مَ

ُ
ع
ْ
د
َ
 ت
َ
، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَ ي

لموضع الثان 

﴾ )القصص: 
َ
رْجَعُون

ُ
هِ ت يْ

َ
ل مُ وَإِ

ْ
حُك

ْ
 ال
ُ
ه
َ
 ل
ُ
ه هَ  وَجْ

َّ
لَ  إِ

ٌ
ك الِ

َ
ءٍ ه ْ ي

َ لُّ ش 
ُ
وَ ك

ُ
(، ألفينا الأمر 88ه

كر اسم الجلالة )الله( بلفظه )مع الله(،
ُ
ي صدر الآية ذ

ثم سيقت كلمة  نفسه؛ فف 

ي موضع 
 
ـه( ف ـ ـ ـ ـ وَ ( معتمدة على الإضمار، ثم ورد الضمير )ـ

ُ
 ه

َّ
لَ  إِ

َ
ه
َ
ل  إِ

َ
الشهادة ) لَ

ا  (، فكان طبيعيًّ
ُ
ه ي كلمة ) وَجْهَ

 
ــم  –وفق ما سبق   –الإضافة ف ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ــرد اسـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ أن يـ

ـ ـ ـ ـ ـ ــع الإضمـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ي موضـ
 
ــة )الله( ف ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ي ) إليه (. الجلالـ

 
ــذلك ف ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـه (، وكـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـي ) ل ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـار فـ ـ ـ ـ ـ ـ

سْ  ـة، ودرء للملل، على هذا فقِ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـا للإطالـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ  .29ومنعى

                                                      
27
(، 116(، وسورة )التوبة: 158وسورة)الأعراف: (، 62(،وسورة )الأنعام: 40انظر كذلك مع اختلاف المبتدأ المؤخر: سورة )المائدة:  

(، وسورة )الحديد: 37(، وسورة )الجاثية: 85(، وسورة )الزخرف: 44(، وسورة )الزمر: 88(، وسورة )القصص: 2وسورة )الفرقان: 

              (.                 9(، و)البروج: 24(، وسورة )الرحمن:5، 2
28
 (. 4ورة )يونس: (، وس60انظر: سورة )الأنعام:  
29
أحياناً يرد اسم الجلالة )الله( في صورة ضمير المتكلم )نا( في موقع شبه جملة المقدم  مع حرف الجر )علينا(. انظر: سورة )الرعد:  

يرد  (. وأحياناً أخرى23(، وسورة ) لقمان: 70، 23(. وأحياناً أخرى يرد بالضمير نفسه، مع حرف الجر )إلى(. انظر: سورة )يونس: 40



 

ر الاسم 
َّ
م والمبتدأ المؤخ

َّ
: اسم الجلالة )لله( شبه جملة خبر مقد ي

 
المبحث الثان

 )
ْ
 الموصول العام)ما( و )مَن

ي موقع الخير المقدم، ويشغل منطقة وكسابقه، يرد 
 
اسم الجلالة )الله( شبه جملة ف

نْ( ا ما يرتبط ذكر 30المبتدأ المؤخر الموصول العام)ما(و )مَ . ومن نافلة القول، أنه غالبً

:  –السموات والأرض بالموصول )ما  كيب على صورتير  لأولى امن (. وهنا يرد هذا الي 

ة: تكرار الموصول )مالأ اعطف الأرض على السموات ب)الواو(.  ي منطقة  -خير
 
نْ( ف مَ

 العطف. 

 َ
َّ
 اللَّ

َّ
ن رْضِ إِ

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ ي السَّ ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
ي ترك التكرار يرد قول )الله( سبحانه وتعالى: ﴿لِلَّ

 
وف

﴾ )لقمان:  
ُ
يد حَمِ

ْ
ُّ ال ي ِ

ن 
َ
غ
ْ
وَ ال

ُ
ـا(  يقول )الحق( سبحان .(26ه ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـرار )مـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ــي تكـ ـ ـ ـ ـ ه وفـ

وْ 
َ
مْ أ

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
ي أ ِ

 
ـا ف ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ وا مَ

ُ
د بْ
ُ
 ت
ْ
ن رْضِ وَإِ

َ ْ
ي الأ ِ

 
ـا ف ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ اوَاتِ وَمَ مَ ي السَّ ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
 وتعالى: ﴿لِلَّ

 
َ
ل ُ عَ

َّ
اءُ وَاللَّ

َ
ش ـنْ يَ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ بُ مَ

ِّ
ـذ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ عَ اءُ وَيُ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

َ
ش نْ يَ مَ رُ لِ فِ

ْ
غ يَ
َ
ُ ف

َّ
هِ اللَّ مْ بِ

ُ
ك بْ حَاسِ وهُ يُ

ُ
ف
ْ
خ
ُ
ـت لِّ ـ

ُ
ــى ك ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

ـرة:  ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـرٌ﴾ ) البقـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ يـ دِ
َ
ءٍ ق ْ ي

َ  (.  284ش 

 
َ
لَ
َ
ي منطقة العطف: ﴿أ

 
نْ( ف نْ(، فيمثله قوله تعالى، مع تكرار )مَ أما مثال الموصول )مَ

 مِنْ 
َ
عُون

ْ
د ينَ يَ ذِ

َّ
عُ ال بِ

َّ
ت ا يَ رْضِ وَمَ

َ ْ
ي الأ ِ

 
نْ ف اوَاتِ وَمَ مَ ي السَّ ِ

 
نْ ف ِ مَ

َّ
 لِلَّ

َّ
ن اءَ  إِ

َ
ك َ
ُ ِ سر 

َّ
ونِ اللَّ

ُ
د

﴾ )يونس: 
َ
رُصُون

ْ
خ  يَ

َّ
لَ مْ إِ

ُ
 ه
ْ
ن نَّ وَإِ

َّ
 الظ

َّ
لَ  إِ

َ
عُون بِ

َّ
ت  يَ

ْ
ن  .31(66إِ

ا، وقلنا أنها تفيد اختصاص 
ً
ولأننا تناولنا عملية تقديم شبه الجملة على المبتدأ سابق

ه، بمضمون المبتدأ المؤخر، وقصره عليه، فسينصب التناول  اسم الجلالة )الله(، لا غير

 : المبتدأ المؤخر نفسه الاسم الموصول العام )ما( و  الأولهنا على مظهرين لغويير 

ي بنية الخطاب. 
 
ي محاولة التعرف على ماهيته وبلاغته ف

 
نْ(، ف : تكرار )ما( الآخر)مَ

 . ي
ي بنية الخطاب القرآن 

 
ي منطقة العطف، أو عدم تكرارهما. وأثر ذلك ف

 
 و)مَن( ف

ي عل
ي البداية ينبع 

 
ي )ما( و )مَن(. وف

ي معان 
 
 ينا أن ننظر ف

                                                                                                                                                            
( مع حرف الجر)إلى(. انظر: سورة  ، 14(، وسورة )لقمان: 8(، وسورة )العنكبوت:  55)آل عمران:  بضمير المتكلم المفرد المتصل )يَّ

15 .) 
30
(، مثل قوله تعالى في جواب الشرط:   ِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأرَْضِ قد يمثل هذا المبتدأ اسمًا للناسخ )إِنَّ يْناَ الَّذِينَ أوُتوُا  ﴿وَلِِلَّّ وَلَقَدْ وَصَّ

َ وَإِنْ تكَْفرُُوا  ِ مَاالْكِتاَبَ مِنْ قبَْلِكُمْ وَإيَِّاكُمْ أنَِ اتَّقوُا اللََّّ ُ غَنيًِّا حَمِيداً﴾ )النساء:  فَإِنَّ لِِلَّّ (.  وانظـــــــر 131فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأرَْضِ وَكَانَ اللََّّ

  ( . 55(. وسورة )يونس: 171نساء:  كذلك: سورة )ال
31
من( في منطقة المبتدأ  –(. لكننا نتناول وقوع )ما 18سورة )الحج: و (،15)الرعد: ثمة آيات كثيرة في هذا التركيب. انظر: سورة  

    المؤخر.  



34 

 

 

 

 

 

، أي غير العاقل، وعلى  ي )ما( يقول ابن يعيش: "إن )ما( تقع على ذوات غير الأناشي
 
ف

، أي على صفات العاقل"  . 32صفات الأناشي

 سَاحِرٍ 
ُ
د يْ

َ
وا ك عُ

َ
ا صَن مَ

َّ
ن عُوا إِ

َ
ا صَن فْ مَ

َ
ق
ْ
ل
َ
 ت
َ
ينِك مِ ي يَ ِ

 
ا ف قِ مَ

ْ
ل
َ
 ومثال الأول قوله تعالى: ﴿وَأ

﴾ )طه: 
َ ن 
َ
 أ
ُ
رُ حَيْث احِ  السَّ

ُ
ح لِ

ْ
ف  يُ

َ
ي يمينه هي العصا، وهي غير عاقل. وما 69وَلَ

 
(. وما ف

ا. 
ً
 صنعوا هي أفاعيهم المتخيلة، وهي غير عاقل أيض

﴾ )النساء:  
َ
اع  وَرُبَ

َ
ث

َ
لً
ُ
َ وَث ن 

ْ
ث سَاءِ مَ

ِّ
نَ الن مْ مِ

ُ
ك
َ
ابَ ل

َ
ا ط حُوا مَ كِ

ْ
ان
َ
ي قوله: ﴿ف

ومثال الثان 

﴾)الكافرون:  (.أي الطيب3
ُ
د بُ عْ

َ
ا أ  مَ

َ
ون

ُ
د ابِ مْ عَ

ُ
ت
ْ
ن
َ
 أ
َ
 . 33(أي معبودي3منهن. وقوله: ﴿وَلَ

ي 
 
ي غير العاقل، وقد تستعمل ف

 
ي )ما( يقول ابن عقيل: "وأكير ما تستعمل )ما( ف

 
وف

ي ثلاثة مواضع:  
 
 العاقل ف

ي  .1 ِ
 
ا ف ِ مَ

َّ
 لِلَّ

ُ
ح بِّ سَ أن يختلط العاقل مع غير العاقل، مثل قوله تعالى: ﴿يُ

كِيمِ﴾ فإن )ما( تتناول ما ال حَ
ْ
زِيزِ ال عَ

ْ
وسِ ال

ُّ
د
ُ
ق
ْ
كِ ال لِ مَ

ْ
رْضِ ال

َ ْ
ي الأ ِ

 
ا ف اوَاتِ وَمَ مَ سَّ

ءٍ  ْ ي
َ نْ ش   مِ

ْ
ن فيهما من إنس وملك وجن وحيوان وجماد، بدليل قوله تعالى: ﴿وَإِ

دِهِ﴾ )الإسراء:   حَمْ  بِ
ُ
ح بِّ سَ  يُ

َّ
لَ  (. 44إِ

ا على المتكلم، كقولك .2 قد رأيت شبحًا من بعيد: انظر ما و –أن يكون أمره مبهمً

 .  ظهر لىي

ا  .3
ً
 . 34أن يكون المراد صفات من يعقل" –وهو ما ذكر سابق

نْ(، فهو يقع على ذوات من يعقل ي غير 35أما الاسم الموصول )مَ
 
. وقد تستعمل ف

ي ثلاثة مواضع 
 
 :  -كما يرى ابن عقيل  -العاقل ف

ي عموم فصل بـ )  .1
 
ن غير العاقل مع من يعقل ف

مِن ( الجارة، نحو أن يقي 

                                                      
32
م(، الجزء 2001 -هـ 1422، 1، تحقيق: إميل بديع يعقوب، )بيروت: دار اكتب العلمية، طشرح المفصل للزمخشريابن يعيش،  

 .    405الثاني، ص
33
. و)ما( في النوعين بمعنى 130م(، الجزء الأول، ص2000 -هـ 1420، 1، )عمان: دار الفكر، طمعاني النحوفاضل السامرائي،  

م(، 1964 -هـ 1384، 1ق: مازن المبارك ومحمد علي حمد الله، )دمشق: دار الفكر، ط، تحقيمغني اللبيب)الذي(. انظــــــر: ابن هشام، 

 .     328ص
34
 -هـ 1400، 20، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، )القاهرة: دار التراث، طشرح ابن عقيل على ألفيَّة ابن مالكابن عقيل،  

، تحقيق: عبد العال سالم مكرم، )بيروت: مؤسسة الرسالة، لهوامعهمع ا. وانظر كذلك: السيوطي، 147م(، الجزء الأول، ص1980

 .     315م(، الجزء الأول، ص1992 -هـ 1413
35
 .    410، الجزء الثاني:  شرح المفصل للزمخشريابن يعيش،  



 

 ِ
 ْ ير
َ
 رِجْل

َ
ي عَلى ِ

مْش  نْ يَ مْ مَ هُ
ْ
ن هِ وَمِ نِ

ْ
ط  بَ

َ
ي عَلى ِ

مْش  نْ يَ مْ مَ هُ
ْ
ن مِ
َ
قوله تعالى: ﴿ف

عٍ﴾ )النور:  ـَ رْبـ
َ
 أ

َ
ي عَلى ِ

مْش  نْ يَ مْ مَ هُ
ْ
ن نْ( المستعملة فيما لا 45وَمِ (. و)مَ

ي هذا الموضع. 
 
 يعقل مجاز مرسل علاقته المجاورة ف

نْ أن يشبه غير العاقل ب .2 العاقل فيستعار له لفظه، نحو قوله سبحانه: ﴿وَمَ

مْ 
ُ
ةِ وَه امَ يَ قِ

ْ
وْمِ ال  يَ

َ
لى  إِ

ُ
ه
َ
جِيبُ ل

َ
ت سْ  يَ

َ
نْ لَ ِ مَ

َّ
ونِ اللَّ

ُ
نْ د عُو مِ

ْ
د نْ يَ مَّ لُّ مِ

َ
ض
َ
أ

﴾ )الأحقاف: 
َ
ون

ُ
ل افِ

َ
مْ غ هِ ائِ عَ

ُ
نْ د نْ( فيما لا يعقل حينئذ 5عَ (. واستعمال )مَ

 هة. استعارة؛ لأن العلاقة المشاب

ي  .3 ِ
 
نْ ف  مَ

ُ
سْجُد ِ يَ

َّ
أن يختلط من يعقل بما لا يعقل نحو قوله: ﴿وَلِلَّ

صَالِ﴾ )الرعد: 
ْ
وِّ وَالآ

ُ
د
ُ
غ
ْ
ال مْ بِ هُ

ُ
ل
َ
ا وَظِلً

ً
رْه
َ
ا وَك وْعً

َ
رْضِ ط

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  (.15السَّ

 
َ ْ
ي الأ ِ

 
نْ ف اوَاتِ وَمَ مَ ي السَّ ِ

 
نْ ف  مَ

ُ
ه
َ
 ل
ُ
سْجُد َ يَ

َّ
 اللَّ

َّ
ن
َ
رَ أ

َ
مْ ت

َ
ل
َ
رْضِ وقوله: ﴿أ

اسِ 
َّ
نَ الن ٌ مِ ير ثِ

َ
وَابُّ وَك

َّ
جَرُ وَالد

َّ
الُ وَالش بَ جِ

ْ
جُومُ وَال

ُّ
رُ وَالن مَ

َ
ق
ْ
سُ وَال مْ

َّ
وَالش

ا  لُ مَ عَ
ْ
ف َ يَ

َّ
 اللَّ

َّ
ن رِمٍ إِ

ْ
ك نْ مُ  مِ

ُ
ه
َ
ا ل مَ

َ
ُ ف

َّ
نِ اللَّ هِ نْ يُ ابُ وَمَ

َ
ذ عَ

ْ
هِ ال يْ

َ
ل  عَ

َّ
ٌ حَق ير ثِ

َ
وَك

اءُ﴾ )الحج: 
َ
ش نْ( فيم18يَ ي هذا الموضع  –ا لا يعقل(. واستعمال )مَ

 
من  –ف

باب التغليب، واعلم أن الأصل تغليب من يعقل على ما لا يعقل، وقد يغلب 

ما لا يعقل على من يعقل ؛ لنكتة. وهذه النكت تختلف باختلاف الأحوال 

 . 36والمقامات"

 
َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ ي السَّ ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
وَ وإذا بدأنا بالنموذج الأول، وهو قوله تعالى: ﴿لِلَّ

ُ
َ ه

َّ
 اللَّ

َّ
ن رْضِ إِ

﴾ )لقمان: 
ُ
يد حَمِ

ْ
ُّ ال ي ِ

ن 
َ
غ
ْ
أن منطقة المبتدأ  – الأولوفق المظهر اللغوي  –. ألفينا (26ال

ي العاقل وغير العاقل. وبالعودة إلى 
ت بالموصول )ما(.و)ما( هنا تعن 

َ
ل غِ

ُ
المؤخر قد ش

  السياق يمكن التأكد من ذلك. 
َ
ق
َ
ل
َ
نْ خ مْ مَ هُ

َ
ت
ْ
ل
َ
أ ْ سَ  ِ

ي 
َ
إن الآية السابقة تقول: ﴿وَل

﴾ )لقمان: 
َ
مُون

َ
ل عْ  يَ

َ
مْ لَ

ُ
ه ُ
َ ير
ْ
ك
َ
لْ أ ِ بَ

َّ
 لِلَّ

ُ
د حَمْ

ْ
لِ ال

ُ
ُ ق

َّ
نَّ اللَّ

ُ
ول
ُ
ق يَ
َ
رْضَ ل

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ . (25السَّ

ب / 
َ
تتناول هذه الآية الكريمة حقيقة خلق )الله( للسموات والأرض، ولمعرفة المخاط

كير  هنا بهذه الحقيقة، ورد الجواب بـ )ال (. مش  ُ
َّ
نَّ اللَّ

ُ
ول
ُ
ق يَ
َ
 ل

ي السموات 
 
رْضِ( ليبير  ملكية الله لما ف

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ ي السَّ ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
ومن ثم ورد خطاب )لِلَّ

                                                      
36
دي. وانظر كذلك:  ، وهامشيهما. وقد أضفتُ بعض الآيات الاستشهادية من عن148، 147، الجزء الأول، صشرح ابن عقيلابن عقيل،  

 .     315، 314، الجزء الأول، صهمع الهوامعالسيوطي، 



36 

 

 

 

 

 

 والأرض، بوصفه نتيجة لما سبق؛ إذ كيف بمن خلق الظرف لا يمتلك المظروف.    

ء بالموصول ولما كان خلق السموات والأرض،  ي وما فيها يشمل العاقل وغير العاقل، حر

ي الموضع الأول الذي ترد فيه )ما( للعاقل وغير 
 
ا، ف

ً
)ما( وفق ما طرح ابن عقيل آنف

 .  العاقل ؛ إذ تم الاختلاط بير  الاثنير 

ي أما المظهر اللغوي 
 
ي عدم الثان

 
ي منطقة العطف، أي لم ، فإنه يتمثل ف

 
تكرار )ما( ف

ي الأرض(، وإنما ورد )يقل )الله( 
 
ي السموات وما ف

 
ي سبحانه وتعالى: )لله ما ف ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
لِلَّ

 : رْضِ(. وهنا يقول الإمام البقاغي
َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ "ولما تحرر بما تقدم أنهم عالمون  السَّ

مقرون بما يلزم عنه وحدانيته، لم يؤكد بإعادة )ما( والجار، بل قال:  )والأرض( أي  

ـا كا ـ ـ ـ ا"كلها كمـ
ً
يك ــه سر  ـ ـ ــن ذلك ل ـ ـ ـ ـ ء مـ ي

ــلا يصح أن يكون ش  ـ ـ ـ ـا صنعه، فـ ـ ـ ـ ـا ممـ ـ ـ ـ   .37نتـ

ي أما النموذج 
 
ي الثان ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
ي قوله تعالى: ﴿لِلَّ

 
ي على تكرار )ما(، وذلك ف

ن  ، فقد بُ

 ُ
َّ
هِ اللَّ مْ بِ

ُ
ك بْ حَاسِ وهُ يُ

ُ
ف
ْ
خ
ُ
وْ ت

َ
مْ أ

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
ي أ ِ

 
ا ف وا مَ

ُ
د بْ
ُ
 ت
ْ
ن رْضِ وَإِ

َ ْ
ي الأ ِ

 
ا ف اوَاتِ وَمَ مَ السَّ

ءٍ  ْ ي
َ لِّ ش 

ُ
 ك

َ
ُ عَلى

َّ
اءُ وَاللَّ

َ
ش نْ يَ بُ مَ

ِّ
عَذ اءُ وَيُ

َ
ش نْ يَ مَ رُ لِ فِ

ْ
غ يَ
َ
يرٌ﴾ )البقرة:  ف دِ

َ
 (. 284ق

ي السموات 
 
كان ذلك ف ا: إن )ما( هنا تشمل العاقل وغير العاقل، سواء أ

ً
وكما قلنا سابق

ي الأرض(، ففيه سؤال:  إذا كان 
 
ي منطقة العطف )وما ف

 
ي الأرض. أما تكرارها ف

 
أم ف

ي الآية السابقة )لقمان: 
 
 26الخطاب ف

َ
َ على ترك التكرار، لعلم المخاط ي ِ

ن  ب ( قد بُ

ي 
ك، فما بالنا هنا بتكرار )ما( الن  وإقراره بخلق )الله( للسموات والأرض، مع أنه مش 

، مما لا يحتاج إلى تكرار للتأكيد؟.  ب هم جماعة المؤمنير 
َ
تفيد التأكيد، مع أن المخاط

 وللإجابة عن هذا السؤال، نعود إلى السياق. 

ي قوله تعا
 
ا يبدأ سياق هذه الآية الكريمة بآية الدين ف

َ
ذ وا إِ

ُ
ن ينَ آمَ ذِ

َّ
ا ال هَ يُّ

َ
اأ لى: ﴿يَ

نٍ﴾ )البقرة:  يْ
َ
د مْ بِ

ُ
ت
ْ
ن ايَ

َ
د
َ
ءٍ 282ت ْ ي

َ لِّ ش 
ُ
ك ُ بِ

َّ
(. وخاتمة هذه الآية هي قوله تعالى: ﴿وَاللَّ

ي 
 
يمٌ﴾. وإذا وصلنا إلى الآية السابقة على هذا موضع الشاهد، وجدنا خاتمتها تتمثل ف لِ عَ

 ُ
َّ
يمٌ﴾ )البقرة:  قول )الله( تبارك وتعالى: ﴿وَاللَّ لِ  عَ

َ
ون

ُ
ل مَ عْ

َ
ا ت مَ  (. 283بِ

، سواء  ي الخاتمتير  موجه إلى ما سبق من مضامير 
 
وبالتأمل، يُدرك أن علم )الله( ف

ي السفر، وكتم الشهادة. والخاتمتان 
 
ي المكاتبة ف

 
نِ من أحكام، أم ف يْ

َّ
ي آية الد

 
كانت ف أ

                                                      
37
 .       195، الجزء الخامس عشر، صنظم الدررالبقاعي،  



 

ي موقف التحذير من مخالفة أوامر )
 
الله( وأحكامه. ثم جاءت على هذا النحو تأتيان ف

 على مضمون الخاتمتير  
ى
 واستدلالَ

ى
. وبالتبعية، 38الآية موضع الشاهد، بوصفها تعليلً

 لمضامير  الآتير  
ى
 واستدلالَ

ى
رْضِ( تعليلً

َ ْ
ي الأ ِ

 
ا ف اوَاتِ وَمَ مَ ي السَّ ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
يصبح الخطاب )لِلَّ

 السابقتير  كلتيهما. 

وهُ وباستكمال الآية نفسها، نجدها تقول: ﴿وَ 
ُ
ف
ْ
خ
ُ
وْ ت

َ
مْ أ

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
ي أ ِ

 
ا ف وا مَ

ُ
د بْ
ُ
 ت

ْ
ن إِ

يرٌ﴾.  دِ
َ
ءٍ ق ْ ي

َ لِّ ش 
ُ
 ك

َ
ُ عَلى

َّ
اءُ وَاللَّ

َ
ش نْ يَ بُ مَ

ِّ
عَذ اءُ وَيُ

َ
ش نْ يَ مَ رُ لِ فِ

ْ
غ يَ
َ
ُ ف

َّ
هِ اللَّ مْ بِ

ُ
ك بْ حَاسِ يُ

ي عملية التحذير كذلك. 
 
 وهنا تتحدث الآية عن المحاسبة على الش والعلن، مما يزيد ف

طت الآية خطاب التحذير والوعيد من عاقبة المخالفة لأوامر )الله(، وبذلك توس

 وكذلك المحاسبة على الش والعلن ، على هذا الشكل: 

يمٌ    لِ ءٍ عَ ْ ي
َ لِّ ش 

ُ
ك ُ بِ

َّ
 أحكام آية الدين  وَاللَّ

رْضِ )المحاسبة(    
َ ْ
ي الأ ِ

 
ا ف اوَاتِ وَمَ مَ ي السَّ ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
 لِلَّ

ي السفر   وَا
 
يمٌ المكاتبة ف لِ  عَ

َ
ون

ُ
ل مَ عْ

َ
ا ت مَ ُ بِ

َّ
 للَّ

ي  ا من الأعمال ما نطيق:  صلى الله عليه وسلملذا، هرع الصحابة رضوان الله عليهم إلى الننر
َ
ن
ْ
ف
ِّ
ل
ُ
وقالوا: ك

ل  ــزل الله عليك هذه الآية ولا نطيقها، في   ـد أنـ ـ ـ ـ الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقـ

سًا﴾ إلى آخر ا
ْ
ف
َ
ُ ن

َّ
فُ اللَّ

ِّ
ل
َ
ك  يُ

َ
 . 39لآيةقوله تعالى ﴿لَ

ي  ي رأني
 
يله  –وف ي هذا  –و)الله( أعلم بمراد تي  

 
ي منطقة العطف ف

 
أن تكرار )ما( و)الجر( ف

  : ي الأرض( الذي توسط تلك المضامير  قد ورد لسببير 
 
أن الأول الخطاب )وما ف

كيب مما يخص الأرض وليس السماء؛ إذ إنها  المضامير  السابقة واللاحقة على هذا الي 

 . : الأ متعلقة بالبش  رت للتأكيد  خب  رِّ
ُ
ليس  –كما قال الإمام البقاغي من قبل   –أنها ك

ب غير مؤمن، ولكن لشدة التحذير والتخويف والوعيد من عاقبة المخالفة 
َ
لأن المخاط

ي سيطرت على كل آيات السياق الذي ورد فيه هذا 
لأوامر )الله( سبحانه وتعالى، الن 

 . ي
 الخطاب القرآن 

:  العاقل هو الإنسان فإن قيل: أين العاقل وغ
ُ
ي كل هذا، حن  ترد )ما(؟ قلت

 
ير العاقل ف

                                                      
38
 .        129، الجزء الثالث، صالتحرير والتنويرابن عاشور،  
39
 . لكن ما لم يطقه الصحابة كان خاصًا بما بعد الشاهد.            98، 97، صأسباب النزول، النيسابوري 



38 

 

 

 

 

 

ب. وأما غير العاقل فهي 
َ
ي  الذي سيخالِف ومن ثم سيحاسَب ويعاق

المعنويات الن 

يخفيها الإنسان أو يعلنها،أو يحاول التماطل فيها أو التحايل عليها، أو إخفاء 

 الشهادة...إلخ. 

ي  الأخب  ويرد النموذج 
 
ي منطقة العطف ف

 
نْ(، الذي يرد مع تكراره ف ي الموصول )مَ

 
ف

ينَ  ذِ
َّ
عُ ال بِ

َّ
ت ا يَ رْضِ وَمَ

َ ْ
ي الأ ِ

 
نْ ف اوَاتِ وَمَ مَ ي السَّ ِ

 
نْ ف ِ مَ

َّ
 لِلَّ

َّ
ن  إِ

َ
لَ
َ
قوله سبحانه وتعالى: ﴿أ

 
َّ
لَ مْ إِ

ُ
 ه

ْ
ن نَّ وَإِ

َّ
 الظ

َّ
لَ  إِ

َ
عُون بِ

َّ
ت  يَ

ْ
ن اءَ إِ

َ
ك َ
ُ ِ سر 

َّ
ونِ اللَّ

ُ
نْ د  مِ

َ
عُون

ْ
د ﴾ )يونس:  يَ

َ
رُصُون

ْ
خ  يَ

66 .) 

: ")ألآ إن لله( أي الذي له الإحاطة الكاملة؛ ولما كان بعض  وهنا يقول الإمام البقاغي

ا بأداة العقلاء تصريحًا بما أفهمه  ً كوا ببعض النجوم، جمع فقال معير الناس قد أسر 

ي السماوات( أي كلها، وابتدأ بها لأ
 
هم:  )من ف ا بأداة غير

ً
ها يدل على التعبير سابق

َ
ك
ْ
ل ن مُ

ي الأرض( أي  
 
ا لما تقدم:  )ومن ف

ً
ي قوله مؤكد

 
كِ الأرض بطريق الأولى، ثم ضح بها ف

ْ
ل مُ

ي العزة عن 
ي الكون لأن السياق لنف 

 
ي للعقلاء والمراد كل ما ف

نْ( الن  كلهم... وعير بـ )مَ

 
ِّ
ل
ُ
هم بطريق الأولى، ثم غ ي عن غير

ه، والعقلاء بها أجدر، فنفيها عنهم نف  هِم غير فِ َ
َ وا لِش  بُ

ي سياق هو بها أحق، ثم يراد بها العموم 
 
هم ف ي هي لغير

هم، ولذا تطلق )ما( الن  على غير

ا للأكير الذي لا يعقل على الأقل"  . 40تغليبً

ِ الأرض( أي 
 
ي السماوات وَمَن ف

 
ِ مَن ف

َّ
 للَّ

َّ
ن لا إِ

َ
كما يقول شيخ الإسلام أبو السعود: ")أ

ـحِ العقلاء من الملائكة والثقل ـ ـ صريـ
َّ
. وتخصيصُهم بالذكر للإيذان بعدمِ الحاجةِ إلى الت ير 

ا له سبحانه مقهورين تحت 
ً
فهم وعلو طبقتهم إذا كانوا عبيد هم، فإنهم مع سر  بغير

 . 41قهرِه وملكته فما عداهم من الموجودات أولى بذلك"

طلق على العقلاء، و 
ُ
ء وهنا يقول العلامة ابن عاشور: "و)من( الموصولة شأنها أن ت ي حر

بها هنا مع أن المقصد الأول إثبات أن آلهتهم ملك لله، وهي جمادات غير عاقلة، 

ي المناظرة لإلزامه 
 
ا ولاعتقادهم تلك الآلهة عقلاء. وهذا من مجاراة الخصم ف تغليبً

ي 
 
بنهوض الحجة عليه حن  على لازم اعتقاده. والحكم بكون الموجودات العاقلة ف

                                                      
40
 .          157، 156الجزء التاسع، ص نظم الدرر،البقاعي،  
41
. وانظر 161، )بيروت: دار إحياء التراث، بدون تاريخ(، الجزء الرابع:  إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، أبو السعود 

)بيروت: دار إحياء التراث، بيروت، بدون تاريخ(، المجلد الحادي عشر،  روح المعاني،: الإمام محمود شكري الألوسي، كذلك

: "والتغليب غير مناسب هنا". انظر: -وقد قال عنها الإمام البقاعي: إنها للتغليب  -.غير أنه قال في ذكر )مَنْ( التي هي للعاقل 153ص

 .             153دي عشر، ص، المجلد الحاروح المعاني



 

ا )لله( ت
ً
عالى يفيد بالأحرى أن تلك الحجارة ملك )لله( ؛ لأن من السموات والأرض ملك

يملك الأقوى أقدر على أن يملك الأضعف ؛ فإن من العرب من عبد الملائكة، ومن 

 . 42عبدوا المسيح، وهم نصارى العرب"

كاء؛ لكي يكون ما دونها  ء بها للعاقل من الش  ي نْ( الموصوله حر ي أن )مَ
 
وهنا تتفق الآراء ف

ي الملكية )لله( تعالى. لكنهم من غير العاقل 
 
ها، أوجب وأدخل ف منها كالأصنام وغير

ف العاقل على ما هو  ، فقد قال بالتغليب؛ لش  ي مسألة التغليب: أما البقاغي
 
اختلفوا ف

يف الإنسان على الجمادات. وقال ابن عاشور بالتغليب مجاراة للخصم  دونه / أي تش 

،  فلم يقل بالتغليب.   لاعتقادهم أن آلهتهم عقلاء. أما الألوشي

ي فهمه وظنه حن  
 
نْ( قد سيقت للتغليب لمجاراة الخصم ف والذي أراه أنه إذا كانت )مَ

ي الإمام الألوشي 
ف العاقل. وأما مسألة نف  تدحض حجته، فلا بأس بهذا. وكذلك لش 

وا من غير العقلاء أكير من 
ُ
د بِ كاء الذين عُ لعملية التغليب، فربما واتته من كون الش 

ا لعملية ال وا من العقلاء ؛ لذا ساق كل من الإمام البقاغي وابن عاشور سببً
ُ
د بِ ذين عُ

نْ( ليست للتغليب.  ي كون )مَ
 
 التغليب. وكان على الألوشي أن يسوق حجته ف

ي منطقة العطف، فقد ورد لسببير  من وجهة نظري:  
 
نْ( ف التأكيد؛  الأولوأما تكرار )مَ

ي 
 
كون، وهم ف ب هم المش 

َ
ا  إلى التأكيد. إذ المخاط : مغايرة من الأخب   حاجة دائمً

 
َ
د بِ ي النجوم والكواكب. وما عُ

 
لَ ف

َّ
ث مَ
َ
ي السموات ت

 
 ف

َ
د بِ ي الأرض. فما عُ

 
السموات عما ف

ك بينهما من ملائكة وجن. ومن  ي البش  والأصنام، إضافة إلى المشي 
 
ي الأرض تمثل ف

 
ف

 
ى
نْ( متمثلً ا لتكرار )مَ

ً
ا ثالث ي الشمول والعموم. ثم يمكن أن نضيف سببً

 
  ف

ي بنية الخطاب، يدرك أن كل هذه الآليات الأسلوبية من أداة التنبيه )ألا( 
 
وبالتأمل ف

( التأكيدية، والاختصاص المفهوم من تقديم 
َّ
ن  بها الآية الكريمة، و)إِ

ْ
حَت تِ

ُ
ت
ْ
ف
ُ
ي ا

الن 

ي شبه الجملة )لله(، و)من( الموصوله بشموليتها...إلخ، يدرك أن كل هذا يصب 
 
ف

ا يعبدونه  ي أن يجدوا إلهً
 
كير  وقطع أملهم ورجائهم ف بوتقة واحدة، وهي تيئيس المش 

 من دون )الله( سبحانه وتعالى . 

بوصفه نتيجة طبيعية لما تولد عن هذه  -ويمكن أن نفهم هذا المعن  من قوله تعالى 

                                                      
42
 .               225، الجزء الحادي عشر، صالتحرير والتنويرابن عاشور،  



40 

 

 

 

 

 

ونِ -الآليات الأسلوبية 
ُ
نْ د  مِ

َ
عُون

ْ
د ينَ يَ ذِ

َّ
عُ ال بِ

َّ
ت ا يَ  : ﴿وَمَ

َّ
لَ  إِ

َ
عُون بِ

َّ
ت  يَ

ْ
ن اءَ إِ

َ
ك َ
ُ ِ سر 

َّ
اللَّ

يك عن تلك المعبودات تتواءم مع   ي ماهية الش 
﴾؛ فنف 

َ
رُصُون

ْ
خ  يَ

َّ
لَ مْ إِ

ُ
 ه

ْ
ن نَّ وَإِ

َّ
الظ

ا للمالك؟! ؛ ومن ثم أطلق 
ً
يك كونها مملوكة )لله( سبحانه، فكيف يكون المملوك سر 

؛ لذا  فهم كاذبون على أنفسهم، قبل  المولى سبحانه وتعالى على هذه العملية أنها ظنٌّ

ة المعتمدة هذا  ة الخطابات القرآنيَّ سْ بقيَّ هم. وعلى هذا قِ أن يكونوا كاذبير  على غير

 البناء. 

ي صورة الضمير 
 
ا يرد اسم الجلالة )الله( ف

ً
ب من الخطاب نفسه، أحيان ي هذا الصر 

 
وف

ما )له(، والمبتدأ 
َّ
ا مقد ً ي تركيب شبه الجملة خير

 
صل )ه( ف

َّ
ر الموصول )ما المت

َّ
 -المؤخ

لْ -تعالى  -من(. وذلك مثل قوله   بَ
ُ
ه
َ
ان حَ بْ ا سُ

ً
د
َ
ُ وَل

َّ
 اللَّ

َ
ذ
َ
خ
َّ
وا ات

ُ
ال
َ
ا: ﴿ وَق  مَ

ُ
ه
َ
ي  ل ِ

 
ف

﴾ )البقرة: 
َ
ون

ُ
ت انِ
َ
 ق
ُ
ه
َ
لٌّ ل

ُ
رْضِ ك

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ ي 43(68السَّ

 
نْ( ف . هذا ولم يرد الموصول )مَ

ي موقع المبتدأ المؤخر 
 
ب من الخطاب ف ي هذا الصر 

 
ي موقع الفاعلية ف

 
، وإنما ورد ف

 موضعير  فقط. 

ا: إن بناء هذا الخطاب على ظاهرة إضمار اسم الجلالة 
ً
وعلى كل حال، وكما قلت سابق

ة، وهو  صل )ه( له ما يسوغه من الناحية اللغويَّ
َّ
ي صورة الضمير المت

 
)الله( ومجيئه ف

ا مع قواعد اللغة ال ي نزل بها القرآن. ذكره السابق على موضع إضماره، تمشيًّ
 ن 

ي صدر 
 
رَ بلفظه ف كِ

ُ
وإذا عدنا إلى النموذج محلِّ الدراسة، وجدنا أن اسم الجلالة )الله( ذ

ي صيغة الضمير 
 
يــهه عن ذلك، ورد ف ا(، وعند تي  

ً
د
َ
ُ وَل

َّ
 اللَّ

َ
ذ
َ
خ
َّ
وا ات

ُ
ال
َ
الآية )وَق

ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ َـ ي منطقة العطف بـ )ب
 
(. وف

ُ
ـه ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

َ
ان حَ بْ ي )سُ

 
ا المتصل)ه( ف ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

ى
ق
ْ
ـان وِف ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ (، كـ ـلْ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ

ي القرآن الكريم، أن يرد اسم 
 
ِّ ف ــغة العربية، وخصائص التماسُك النضي ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ات اللـ لجماليَّ

ي )له(، وبخاصة أن موضع إظهاره  قريب الصلة من موضع إضماره. 
 
 الجلالة )ه( ف

ي نهاية هذا الجزء من الدراسة، يمكن أن يطرح مثل
 
هذا السؤال: ما الفرق بير  أن  وف

ر دال )ملك( مثل قول )الله( 
َّ
 -سبحانه وتعالى  -يكون المبتدأ المؤخ

ُ
ك
ْ
ل ِ مُ

َّ
: ﴿لِلَّ

                                                      
43
(، وسورة 6(، وسورة )طه: 2(، وسورة )إبراهيم: 68(، وسورة )يونس: 171(، وسورة )النساء: 225وانظر كذلك: سورة )البقرة:  

( . وجدير بالذكر أنه لم يبق موضع من هذا الخطاب إلا قوله سبحانه وتعالى: 63، 4(، وسورة )الشورى: 1(، وسورة )سبأ: 64)الحج: 

 َ الدَّوَابجُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ وَكَثيِرٌ حَقَّ  يسَْجُدُ لهَُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأرَْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنجُجُومُ وَالْجِباَلُ وَالشَّجَرُ وَ ﴿ألَمَْ ترََ أنََّ اللََّّ

 َ ُ فَمَا لهَُ مِنْ مُكْرِمٍ إِنَّ اللََّّ َ يسَُب ِحُ لهَُ مَنْ فيِ السَّمَاوَاتِ ، وقوله تعالى: (18يَفْعَلُ مَا يشََاءُ ﴾ )الحج:  عَليَْهِ الْعَذاَبُ وَمَنْ يهُِنِ اللََّّ ﴿ألَمَْ ترََ أنََّ اللََّّ

ُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعلَوُنَ ﴾ )النور:  يْرُ صَافَّاتٍ كُلٌّ قَدْ عَلِمَ صَلَاتهَُ وَتسَْبيِحَهُ وَاللََّّ ﴿يسَُب ِحُ لهَُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ  عالى:(، وأخيرًا قوله ت41وَالْأرَْضِ وَالطَّ

(، لكن الموصول هنا لا يرد في منطقة المبتدأ المؤخر، وإنما يشغل منطقة الفاعلية، لذا لا ندرج 4وَالْأرَْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ )الحشر: 

               هذه المواضع تحت هذا الضرب من الخطاب. 



 

رْضِ﴾، أو قول )الله( 
َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ رْضِ﴾، -عز وجل  -السَّ

َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  السَّ

ُ
ك
ْ
ل  مُ

ُ
ه
َ
: ﴿ل

ي قول )الحق(  -وبير  أن يكون الموصول )ما 
 
ي -تبارك وتعالى  -من(، كما ف ِ

 
ا ف ِ مَ

َّ
: ﴿لِلَّ

رْضِ﴾، أو قوله 
َ ْ
ي الأ ِ

 
ا ف اوَاتِ وَمَ مَ ي -تعالت حكمته وعظمت قدرته  -السَّ ِ

 
ا ف  مَ

ُ
ه
َ
: ﴿ل

رْضِ﴾؟. 
َ ْ
اوَاتِ وَالأ مَ  السَّ

ي اعتقادي 
 
ي عن )الله(  –والله أعلى وأعلم  –وف

، -سبحانه وتعالى  -أن الخطاب القرآن 

ي بناء المبتد
 
ر على الاسم الموصول )ما الذي يعتمد ف

َّ
  -أ المؤخ

ى
 تفصيلً

ُّ
د عَ من( يُ

َ المبتدأ فيه على دال )ملك(.  ن  بْ    للخطاب الذي يُ

 
ِّ
ة الحق ي مطلقة، فهي تشمل  -سبحانه وتعالى  -إن ملكيَّ

للسموات والأرض عندما تأن 

قوانير  السموات والأرض؛ من رفعٍ للسموات بلا عمد، وبسطٍ للأرض على ماء جمد، 

من سير حركة الأفلاك، ومرور الأرض حول نفسها، وحول الشمس...إلخ، أي أنها 

لك ما فيهما ومن فيهما بكل ما يخصهما. تختص بخلقهما وقوانينهما. ثم تشمل كذ

اوَاتِ  مَ  السَّ
ُ
ك
ْ
ل ِ مُ

َّ
وهناك آية جمعت الأمرين كليهما، وهي قول )الله( تعالى:  ﴿لِلَّ

يرٌ﴾ )المائدة:  دِ
َ
ءٍ ق ْ ي

َ لِّ ش 
ُ
 ك

َ
وَ عَلى

ُ
نَّ وَه يهِ ا فِ رْضِ وَمَ

َ ْ
 (. 120وَالأ

ء بالموصول )ما –وحسب الطرح السابق  –ومن الواضح  ي ( هنا لاختلاط فإن المجر

ي امتلاك الظرف 
العاقل بغير العاقل. ومن هنا يمكن القول:  أن دال )الملك( يعن 

والمظروف ؛ إذ كيف بمن يملك الظرف لا يملك المظروف؟!!. وأن الأتيان بالموصول 

  من( ينسحب على المظروف. و)الله( أعلى وأعلم.  –)ما 

: لنتائج: ظهر مع انتهاء الدراسة مجموعة من النا  تائج، منها ما يلي

ة  .1 ي سياق تأكيد وحدانيَّ
 
ر جاء ف

َّ
أن تقديم شبه الجملة "لله" على المبتدأ المؤخ

ته.  –عزَّ وجلَّ  –الله  ته وربوبيَّ  وتأكيد ألوهيَّ

تيب الطبيعي للجملة كان خدمة  .2 أن الهدف من التقديم ومن العدول عن الي 

ي مراعاة 
، فهو كما يأن 

ً
ي ختم الآية  للفاصلةللشكل وللمضمون معا

 
ة ف ؛ القرآنيَّ

ي لنقل دلالة يقتضيها السياق والموضوع.  
، يأن  ي

 لخلق النغم القرآن 

ي التحذير والإخافة والتهديد  .3
 
ا ف

ً
 تقديم شبه الجملة )إلى الله( جاء إمعان

َّ
أن

ته.  ة الله وأنر التسليم بعبوديَّ  والوعيد لمن أنكر ألوهيَّ



42 

 

 

 

 

 

ي عن )الله(  .4
ي بناء المبتدأ  -سبحانه وتعالى  -أن الخطاب القرآن 

 
الذي يعتمد ف

َ  -المؤخر على الاسم الموصول )ما  ن  بْ  للخطاب الذي يُ
ى
 تفصيلً

ُّ
د عَ من( يُ

ك(. 
ْ
ل  المبتدأ فيه على دال )مُ

ي  .5
 اسم الموصول العام )ما( يأن 

َّ
مأن

َّ
فِيد اختلاط  بعد شبه الجملة "لله" المقد ليُ

ي امتلاك الله العاقل بغير العاقل. ومن هنا يمكن ا
 دال )الملك( يعن 

َّ
لقول:  أن

 للسماء والأرض وما بينهما من عاقل وغير عاقل. 

 تقديم شبه الجملة مع الله  .6
َّ
ة الكون  –عزَّ وجلَّ  –أن يفيد تخصيص الله بملكيَّ

كير  وقطع أملهم  ه يفيد تيئيس المش 
َّ
ة، كما أن ته بالعبوديَّ ومَن فيه، وتأكيد أحقيَّ

ي أن ي
 
ا يعبدونه من دون )الله( سبحانه وتعالى. ورجائهم ف  جدوا إلهً

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 قائمة المراجع 

( . ي
 
 .(. خواتم الآيات: دراسة أسلوبية. القاهرة: دار اليقير  2016إبراهيم، دسوف

، ضياء الدين. )نحو  ي وبدوي طبانة. القاهرة: 1204ه / 600ابن الأثير
 
م(. المثل السائر. تحقيق أحمد الحوف

 .نهضة مصردار 

ي بكر. ) (. بدائع الفوائد. تحقيق هشام عبد العزيز عطا، وعادل عبد 1996ابن القيم الجوزية، محمد بن أنر
 .الحميد العدوي. مكة: مكتبة نزار مصطف  الباز

ي، محمد بن جرير. ) (. جامع البيان عن تأويل آي القرآن. تحقيق بشار عوّاد معروف 1994ابن جرير الطير
وت: مؤسسة الرسالةوعصام فارس.   .بير

ي اللبيب. تحقيق مازن المبارك ومحمد علىي حمد الله. دمشق: 1964ابن هشام، عبد الله بن يوسف. )
(. مغن 

 .دار الفكر

ي. تحقيق إميل بديع يعقوب. 1203ه / 600ابن يعيش، موفق الدين. )نحو  ح المفصل للزمخش  م(. سر 
وت: دار الكتب العلمية  .بير

وت: 1543ه / 950بن محمد. )نحو  أبو السعود، محمد  م(. إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم. بير
ي  اث العرنر

 .دار إحياء الي 

، محمود شكري. )نحو  ي 1854ه / 1270الألوشي اث العرنر
وت: دار إحياء الي  . بير ي

 .م(. روح المعان 

، إبراهيم بن عمر. )نحو  ي تن1475ه / 880البقاغي
 
اسب الآيات والسور. القاهرة: دار الكتب م(. نظم الدرر ف

 .الإسلامية

، عبد القاهر. ) ي
 .(. أسرار البلاغة. تحقيق عيد فتجي عبد اللطيف. القاهرة: الأندلس الجديدة2010الجرجان 

، عبد القاهر. ) ي
ي 1992الجرجان   .(. دلائل الإعجاز. تحقيق محمود محمد شاكر. القاهرة: مكتبة الخانجر

ي أوغلو. 2004محمد بن عمر. ) الرازي، فخر الدين
ي مفن  ي دراية الإعجاز. تحقيق نصر حاحر

 
(. نهاية الإيجاز ف

وت: دار صادر  .بير

، فاضل. ) ي
ي النحو. عمّان: دار الفكر2000السامران 

 .(. معان 

ي بكر. ) ، يوسف بن أنر وت: دار الكتب 2000السكاكي (. مفتاح العلوم. تحقيق عبد الحميد هنداوي. بير
 .العلمية

، جلال الدين. )الس وت: مؤسسة الرسالة1992يوطي  .(. همع الهوامع. تحقيق عبد العال سالم مكرم. بير

ي لغة القرآن الكريم. القاهرة: مكتبة القاهرة 1983شيخون، محمود السيد. )
 
(. أسرار التقديم والتأخير ف

 .الحديثة

ي (. مدخل إلى علم اللغة. القاهرة: مكتبة ا1985عبد التواب، رمضان. )  .لخانجر

وت: دار المدار الإسلامي 2003عون، علىي أبو القاسم. ) ي القرآن الكريم. بير
 
 .(. بلاغة التقديم والتأخير ف



44 

 

 

 

 

 

ي، منير محمود. ) ي القرآن الكريم: دراسة تحليلية. القاهرة: مكتبة 2005المسير
 
(. دلالات التقديم والتأخير ف

 .وهبة

وت: دار (. أس1991الواحدي، علىي بن أحمد النيسابوري. ) ي زغلول. بير
باب نزول القرآن. تحقيق كمال بسيون 

 .الكتب العلمية

ية   قائمة المراجع الانجلب  

Abdult-Tevvâb, R. (1985). Medkhal ilā ʿilm al-lugha. Cairo: Maktabat al-Khanji. 

Avn, A. A. Q. (2003). Balāghat al-taqdīm wa al-taʾkhīr fī al-Qurʾān. Beirut: Dar al-
Madar al-Islami. 

Abu al-Suʿūd, M. b. M. ([ca. 1543]). Irshād al-ʿaql al-salīm ilā mazāyā al-kitāb al-
karīm. Cairo: Dar al-Mushaf. 

Ibn ʿAqīl, A. b. ʿA. ([ca. 1400/1980]). Sharḥ Alfiyyat Ibn Mālik. Cairo: Dar al-Turath. 

Ibn ʿĀshūr, M. T. ([ca. 1940]). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Tunis: Dar Sahnun. 

Ibn Jarīr al-Ṭabarī, M. b. J. (1969). Jāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān. Cairo: Dar 
al-Maʿarif. 

Ibn Hishām, A. b. Y. (1964). Mughnī al-labīb. Damascus: Dar al-Fikr. 

Ibn Qayyim al-Jawziyya, M. b. A. B. (1996). Badāʾiʿ al-fawāʾid. Mecca: Maktabat 
Nizar Mustafa al-Baz. 

Ibn Yaʿīsh, M. b. ʿA. ([ca. 1203]). Sharḥ al-Mufaṣṣal. Beirut: ʿĀlam al-Kutub. 

Ibn al-Athīr, D. D. (1990). Al-mathal al-sāʾir. Beirut: Al-Maktaba al-Athariyya. 

Ibrahim, D. (2016). Khawātīm al-āyāt: A stylistic study. Cairo: Dar al-Yaqin. 

Al-Rāzī, F. D. ([ca. 1209]). Mafātīḥ al-ghayb (al-tafsīr al-kabīr). Tehran: Dar al-Kutub 
al-ʿIlmiyya. 

Al-Rāzī, F. D. (2004). Nihāyat al-ījāz fī dirāyat al-iʿjāz. Beirut: Dar Sadir. 

Al-Sakkākī, Y. b. A. (2000). Miftāḥ al-ʿulūm. Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

Al-Samarraʾī, F. (2000). Maʿānī al-naḥw. Amman: Dar al-Fikr. 

Al-Suyūṭī, J. D. (1986). Al-Muzhir fī ʿulūm al-lugha. Beirut: Al-Maktaba al-ʿAsriyya. 

Al-Suyūṭī, J. D. (1992). Hamʿ al-hawāmiʿ. Beirut: Muʾassasat al-Risala. 



 

Shaykhun, M. S. (1983). Asrār al-taqdīm wa al-taʾkhīr fī lughat al-Qurʾān. Cairo: 
Maktabat al-Qahira al-Ḥadītha. 

Al-Ukbarī, A. b. A. ([ca. 1219]). Al-Tibyān fī iʿrāb al-Qurʾān. Beirut: Dar al-Jil. 

Al-Wāḥidī, ʿA. b. A. (1988). Asbāb al-nuzūl. Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

Yāqūt, M. S. ([ca. 1990]). Iʿrāb al-Qurʾān al-karīm. Alexandria: Dar al-Maʿrifa al-
Jamiʿiyya. 

Al-Zajjāj, I. b. S. ([ca. 922]). Maʿānī al-Qurʾān wa iʿrābuh. Beirut: ʿĀlam al-Kutub. 

Al-Zamakhsharī, M. b. ʿU. ([ca. 1134]). Al-Kashshāf ʿan ḥaqāʾiq ghawāmiḍ al-tanzīl. 
Cairo: Maktabat al-Halabi. 

Al-Zarkashī, B. D. M. ([ca. 1392]). Al-Burhān fī ʿulūm al-Qurʾān. Beirut: Dar al-
Maʿrifa. 

 


