
150 

 

 
 International Jordanian journal Aryam for humanities and social sciences; IJJA 

Volume 3, Issue 1, 2021 

 

 

 

The Nature of Sufism, Its Concepts and Issues 

Dr. Wafaa Al Badirat 

Mu'tah University, Faculty of Arts, Department of Arabic Language, Jordan 

 

 

 

Received: 8/1/2021 

Revised: 12/2/2021 

Accepted: 17/3/2021 

Published online: 27/3/2021 

 
* Corresponding author: 

Email: 
wafaaalberat456@gmail.com 
 
https://doi.org/10.65811/317 

 
Citation: Al Badirat.W. (2021). The 
Nature of Sufism, Its Concepts and 
Issues. International Jordanian journal 
Aryam for humanities and social 
sciences; IJJA, 3(1). 

 

     
 

©2021 The Author (s). This article is an 

open access article distributed under 

the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution 4.0 

International (CC BY 4.0) license. 

https://creativecommons.org/licens

es/by/4.0/ 

 

 

International Jordanian journal 
Aryam for humanities and social 

sciences: Issn Online 2706-8455 

 

 

 

 

 

Abstract 

 This study addressed the phenomenon of (What is Sufism, its concepts and 

issues) ,the concept of Sufism, in terms of its definition, name, derivation, 

resources, development as well as the phonological knowledge and the most 

important issues relating to it. The researcher concluded the study with a 

conclusion that included the most important results, and then displayed a list 

of the resources and references referred to in this study. 

Keywords: Sufism, Sufi knowledge. 

 

 ماهية التصوف ومفاهيمه وقضاياه

 د. وفاء البديرات

  ردنال -قسم اللغة العربية  -دابكلية ال   ،مؤتةمعة جا

ي هذه دراسة )  الملخص: 
 
ماهية التصوف ومفاهيمه وقضاياه( متضمنة مفهوم التصوف من حيث تناولت الباحثة ف

بخاتمة والمعرفة الصوفية، وأبرز قضاياه وقد أنهت الباحثة دراستها  ،اسمه، واشتقاقه، ومصادره ونشأته تعريفه،

ي أفادت منها. 
ي انتهت إليها، ثم عرضت لقائمة المصادر والمراجع الت 

 تضمنت أبرز النتائج الت 

التصوف، المعرفة الصوفية.  :الكلمات الدالة

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151 

 

 المقدمة    

 ماهية التصوف ومفاهيمه وقضاياه   

ي التجديد،  
 
ي العصر الحديث ف

 
ع الأديب ف  بروافد متعددة، من حينما شر

ً
كان محوطا

الأدبيات والمعارف القديمة، والمجددة، وكان عليه أن يأخذ منها ويستعي   بها، بل كان 

 أو 
ً
 أو قاصدا

ً
 بذلك أو غافلا

ً
عليه أن يتمثل بعضها فيحاكيها، وينقل عنه ويقتبس منه واعيا

( انجذبوا إلى  فنجد أن العديد من الأدباء المحدثي   )شعراء كانوا أو  غي  قاصد .  روائيي  

ف الأدباء  التجربة الصوفية باعتبارها عملية إبداعية أو فلسفة دينية، لرؤية الكون وقد اغي 

وع إلى نماذج منها لأغراض فنية.  ي والي  
 
اث الصوف   (1)من الي 

وقد ضمن الروائيون رواياتهم جميع الأجناس، فحتضنت الرواية " الشعر والسرد والمسرح 

ي وبالتالىي يمتلك والرسم والاس 
 
طورة "، وكما تتلاقح فيها كتابات الرحلة بطابعها الاستكشاف

 لاحتضان (2)بيئة مفتوحة، ومتعددة الخطابات ،
ً
وعلى هذا الأساس تصبح الرواية مجالا

ي 
 
ي ف

 
اق الصوف التجربة الصوفية بفعل تداخل الرؤية الشعرية والرؤية الصوفية، ليصل اخي 

 لى مستوى . الأعمال الإبداعية إلى أع

ي الرواية الأردنية هو الحديث عن مفهوم 
 
عة الصوفية ف إن أول ما ألج به موضوع الي  

ي 
 
عة، ومعناها، وعلاقتها بالتصوف، وكيف وظف الأدباء والروائيون الصوفية ف الي  

 نصوصهم الروائية . 

عة والتجربة الصوفية   ولو من الناحية المعنوية،  لذلك يستدعي  البحث عن بي   الي  

ي 
 
عة الصوفية ف فعند الرجوع إلى معاجم اللغة؛ لتوضيح لماذا تم اختيار مصطلح الي  

ها من المصطلحات؟   الدراسة دون غي 
َ
زع
َ
: ن

َ
زَع
َ
عة من ن ي لسان العرب أن الي  

 
فقد ورد ف

ي 
زاعا :غالبتت  ي نفشي إلى هواها نِ

 " ونازعتت 
ً
زعا

َ
، قالوا: ن

ً
 نزعا

ُ
عه ء يي   ي

. ونزعتها أنا (3)الشر

 ا . غلبته

لو من البير 
ّ
 الد

َ
زَع
َ
 . ون

ً
زاعا ع إليه نِ ويقال للإنسان إذا هوى شيئا ونازعته نفسه إليه هو يي  

                                                      
 31د.ت, ص 40انظر: أدادا, محمد الصوفي في الروائي, مجلة فكر ونقد )مجلة ثقافية فكرية( المغرب ع  ][1

  31فكر ونقد صأدادا, محمد الصوفي في الروائي, مجلة (][2
 ابن منظور أبو الفضل جمال الدين محمد, لسان العرب, تح :أمين محمد عبد الوهاب, دار إحياء التراث العربي ,بيروت, مادة نزع  ][3



152 

 

 

 

 

 

عها نزعا بها . كلاهما جذبها بغي  قامة وأخرجها .   
ء ،ذهب إليه واشتاق، يي  ي

 (4)ونزع إلى الشر

ّ \ نزع إلى،\ نزعة اسم مرة من نزع   ميل واتجاه فطريّ أو نفشي
ً
إلى  نزع عن. وورد أيضا

ء ي
 .(5)شر

ء، ويرتبط هذا  ي
عة ميل واتجاه فطري أو نفشي إلى شر وبذلك نستنتج مما ورد، أن الي  

ي غايته إعداد النفس لبلوغ 
عة" بالصوفية، وأن الصوفية هي شعور وجدان  المعت  " الي  

وع هو الاتجاه إلى الفعل ويمكن  ة العالية، من حيث الأمن والحب والجمال والي   الحصر 

وع قريب جدا من فكرة فهمه على ن حو أفضل بوضعه قرب أو قبالة الإدراك والوجدان، والي  

  .(6)الإدارك بغض النظر عن التنفيذ . 

عة متفقا مع التصوف برأي ناهضة ستار، حيث عدت   وقد جاء المعت  اللغوي للي  

التصوف هو من الميول الأصيلة عند الإنسان مثل حاجة الإنسان إلى الأديان مثلا، 

ي كل إنسان شخصية صوفية، تحتاج فالت
 
ي الذات الإنسانية ف )ف

 
صوف ميل فطري أصيل ف

ي شعور عميق  (7)إلى من يوقظها من سباتها( 
 
ي كل إنسان ف

 
. وتكمن البذرة الصوفية ف

 يتمحور حول حقيقة فكرية أساسها تأدية الفرائض واعتناق الدين . 

عة ال " بنية السرد"، أن الي   ي
 
صوفية ما هي إلا محاولة مستمرة وأوضحت ناهضة ستار ف

 ذاتها المتعالىي عير 
ي أسمى معانيها، ومحاولة وصل الذات لنسرر

 
ي ف

للبحث عن الرمز الإنسان 

جدلها الدائم مع الواقع، والتأمل بعالم المثل، والأمر الذي أفض  بالنفس إلى البحث عن 

  (8)وفشلها.  ملاذ روحي ،تعوض انحطاطها،

ي أو الشاعر حاول
ي أعماله الإبداعية، وتعتير الأعمال  والروانر

 
أن يطبق مفهوم التصوف ف

ي المحتوى الفكري الذي يعتير 
 
الإبداعية )الشعرية أو الروائية(، هي خي  معي   للبحث ف

هم من الأمم الأخرى، والديانات  ي مضامينه ،سواء عند العرب أو غي 
 
 ف

ً
 إنسانيا

ً
عالميا

                                                      
 . مادة )نزع ( 1960, 5مجمع اللغة العربية, المعجم الوسيط, مكتبة الشروق الدولية, القاهرة,, ط][4
 , مادة )نزع (2008, 1ط’ غة العربية المعاصر, عالم الكتب, القاهرة عمر, أحمد مختار, معجم الل][5
, 2007, 2انظر: سوزوكي, د.ت, التصوف البوذي والتحليل النفسي, ترجمة ثائر ديب, تقديم وفيق خنسة, دار الحوار اللاذقية ,سوريا, ط ][6

 48ص
 2003انظر: ستار, ناهضة, السرد في القصص الصوفي )المكونات والوظائف (, التقنيات السردية, منشورات اتحاد الكتاب العربي ,دمشق , ][7

 .26,ص 
انظر :ستار ,ناهضة ,بنية السرد في القصص الصوفي )المكونات والوظائف (, التقنيات السردية, منشورات اتحاد الكتاب العربي ,دمشق  ][8
 25,ص 2003,



 

ي بي   طرائق التصوف ومقولاته، إلا أن التصوف بوصفه  الأخرى، وإن كان ثمة فرق نستر

ية من أش المادة، والشهوات، والتحليق بها نحو  تجربة إنسانية، تنشد تحرير الذات البسرر

عوالم الغيب، والطهارة  والسمو، وهو جوهر متشابه بي   شعوب الأرض على اختلاف 

  (9)الجنس أو البلد أو العقيدة . 

ي 
 
يمكن القول، بأن التصوف ثورة بالفعل، ثورة الأعماق على السطوح، ثورة ما هو أصلىي ف

وع هي حركة من  الإنسان على كل ما فيه من ابتذال، يعيشه الإنسان من الواقع، وهذا الي  

ي (10)الخارج إلى الداخل، أو من الكثافة إلى اللطافة 
 
، لهذا فقد رفض الصوفية الفهم الحرف

ي داخل كل كلمة من كلمات النص معانٍ خفية، لا للنصوص الدي
 
نية، وأكدوا على أن ثمة ف

 يؤتوها إلا المقربون . 

، والسر أن الروح مجذوبة إلى (11)والتصوف كله اضطراب، فإذا وقع السكون فلا تصوف 

ي منطلقة ،فتجذبه إلى مواطن القرب ،وللنفس 
 
ي أن روح الصوف

ة الإلهية ؛ يعت  الحصر 

ي نزوع الرواية إلى إعادة . ا ،وانقلاب على عقبهارسوب إلى عالمه
 
ي ف

 
ز الحس الصوف ويير

ي كتاباتهم
 
ي محاولة؛ لإبراز الروائيي   رؤيتهم الصوفية ف

 
 .صياغة بعض المفاهيم الصوفية ف

ي هذا الموضوع، نجد أن ناهضة ستار أفادت بأن التصوف، جوهر فكري، يمثل مرحلة 
 
وف

ي 
ي إثبات قدرتها على  راقية من مراحل تطور الفكر الديت 

 
حي   تتدخل القوى العقلية ف

ي 
 
ي ف

، إنها حركة إيقاظ للقدرة التأويلية للتفكي  الإنسان  ي
الإدراك إلى جانب النص الديت 

مواجهة مجاهيل الكون ،وخفايا الإنسان وحقيقة الخالق عز وجل وسبيل الوصول إليه، 

ا  ، من حيث الأصالة، هو اجي  ي
 
ح طريق جديدة للمعرفة نعم فما أنتجه الفكر الصوف

ه المادية،  والإدراك طريق تتجاوز حدود العقل ومقاييسه المنطقية، وكذلك الحس ومعايي 

حوا رؤية )القلب( أو )الحدس( أو )الذوق( والحقيقة أن هذه المسميات ما  فكان أن اجي 

ي ثقله ومتاعبه . 
 
هي إلا تعبي  عن ذلك الصراع الذي واجه الصوف

(12) 

 عامة لمحة عن التصوف

                                                      
 .26انظر :ستار ,ناهضة ,بنية السرد في القصص الصوفي )المكونات والوظائف (, التقنيات السردية,ص ][9

 .26ستار ,ناهضة ,بنية السرد في القصص الصوفي )المكونات والوظائف (, التقنيات السردية,ص ][10
 .27التقنيات السردية,صستار ,ناهضة ,بنية السرد في القصص الصوفي )المكونات والوظائف (,  ][11
 .19انظر: ستار ,ناهضة ,بنية السرد في القصص الصوفي )المكونات والوظائف (, التقنيات السردية, ص][12



154 

 

 

 

 

 

 تعريف التصوف لغة

ي تعريفاته، فقد تباينت  
 
ي جميع أموره حت  ف

 
التصوف من أكير المواضيع جدلا واختلافا ف

التعريفات سواء لغة أم اصطلاحا، ويرى عدد من الباحثي   أنها تجاوزت ألفا من التعاريف 

ء حقيقته وحقيقته ما  ي
ي ذلك :" ماهية الشر

 
دلت  ،بل وأكير من ذلك يقول أحمد زروق ف

 ." فالتصوف  (13)عليه جملته، وقد حد التصوف ورسم وفسر بوجوده تبلغ نحو الألفي  

 . ي
، وجانب ديت  ي وجانب نفشي ي الأبعاد، له جانب سيكولوحر

 (14)نشاط ثلانر

، وعند الرجوع إلى معاجم اللغة، فإننا سوف  
ً
 أن نحدد معت  التصوف لغة

ّ
بداية لا بد

ي تعريف التصوف لغة، وس
 
يكون لدينا أكير من تعريف، فقد ورد تعريف نجد اختلافا ف

ي عدد من معاجم اللغة: 
 
ي لسان العرب أن )صوفة أبو حي من مصر   التصوف ف

 
وقد جاء ف

ي الجاهلية 
 
، كانوا يخدمون الكعبة ف وهو الغوث بن مر بن أد بن طابخة بن إلياس بن مصر 

ون الحجاج، أي يفيضون بهم، ابن سيدة. وصوفة بن حي بن تميم  ون ويجي   وكانوا يجي  

ي، خندف، فإذا أجازت أذن للناس كلهم  ، فإذا أجازت، قيل أجي   ي مت 
 
ي الجاهلية ف

 
الحاج ف

ي الاجازة وهي الإفاضة 
 
 .(15)ف

حه لمعت  التصوف لهذا المذهب غي  أنه لم يصل بشكل  ي أثناء شر وتعرض الزمخسرر

ي الجاهلية، فهي آل صوفة مرة،
 
وال صوفان أو  قاطع إلى تحديد تسمية هذه القبيلة ف

صفوان مرة أخرى، كما نسب الصوفية مرة إلى هذه القبيلة ومرة أخرى إلى أهل الصّفة، 

غي  أن هذا الوجه مستبعد؛ لأن آل صوفة وآل صوفان قد ذهبوا بذهاب عصر الجاهلية 

ي الإسلام باسم الصوفية، وقبلوا هذا 
 
بذهاب الجاهلية، وقد تسمى هؤلاء العباد والزهاد ف

، ولو على سبيل التشبيه الاسم،   . (16)ولا يعقل أنهم قبلوا الانتساب إلى أقوام جاهليي  

 :
ً
ي تاج العروس من جواهر القاموس للزبيدي قائلا

 
بينما نجد تعريف التصوف ، ف

 صوف، تصوف، 
ً
 فهو متصوف وهو من الصوف، وقيل أيضا

ً
"تصوف، يتصوف، تصوفا

 فهو مصوف،  مصدر صوف، صوف: الحيوان كير صوفه، وكذلك صوف
ً
يصوف تصويفا

                                                      
 3,ص 2004, القاهرة, المكتبة الأزهرية, 2انظر: زروق, أبو العباس أحمد, قواعد التصوف, تح, محمد زهري النجار, ط ][13
 46, ص1983اللغة العربية القاهرة,  انظر: المعجم الفلسفي, معجمع ][14
, 479\7ابن منظور أبو الفضل جمال الدين محمد, لسان العرب, تح :أمين محمد عبد الوهاب, دار إحياء التراث العربي ,بيروت مادة صوف, ][15

 , 2008, 8انظر الفيروز أبادي, القاموس المحيط, ط
 .262)ص و ف( ص 1998الزمخشري ,جار الله أبو القاسم, أساس البلاغة, ت, باسل عيون السود, دار الكتب العلمية, بيروت لبنان,  - ][16



 

والمفعول مصوف كير صوفه، وصوف النبات ظهر عليه ما يشبه الصوف، وصوف الرجل 

  .(17)جعله من الصوفيه 

 من الصوف ،إذ قال: "إن الصوف  
ً
ي المحكم المحيط الصوف انطلاقا

 
وعرف ابن سيده ف

للواحدة على للغنم، كالشعر للمعز، والوبر للإبل، والجمع أصواف، وقد يقال الصوف 

 .(18)تسمية الطائفة باسم الجميع حكاه سيبويه 

ي الصحاح: "الصوف للشاة، ويقال الواحدة الصوف، صوفة، يصغر 
 
وقال الجواهري ف

ي االأساس، فلان يلبس الصوف والقطن، أي ما يعمل منهما، ومن المجاز 
 
صويفة، وف

وف صوفا بالفتح قولهم: "أخذت بصوف رقبته ويصافها، وصاف الكبش بعدما زمر، يص

وصووفا كقعود فهو صاف وصاف وأصواف، وصائف، كفرح فهو صوف وصاف السهم عن 

ي وجهه مال . 
  (19)الهدف يصوف ويصيف وصاف عت 

ي مقاييس اللغة :" صاف من باب الإبدال من 
 
وكما ورد تعريف التصوف عند ابن فارس ف

ه الصوفان كل من ولىي صاف، وقال أبو الهيثم يقال كبش صوفان ونجة صوفانة، وقال غي  

ي الأساس وآل صوفان كانوا يخدمون الكعبة 
 
 من عمل البيت ،وكذلك الصوفة ف

ُ
شيئا

 .(20)وينسكون ولعل الصوفية نسبت إليهم 

 تعريف التصوف اصطلاحا 

ي الحياة الروحية، وقد ظهر من بداية الإسلام إلى 
 
يشكل التصوف أحد التيارات الرئيسة ف

يومنا هذا، وهو يتمي   بجملة من السمات أهمها التخلىي عن العالم والزهد فيه، والتعويل 

ي مسالك الحقيقة 
 
على الكشف والذوق والمعرفة الباطنية، واعتماد التكريس للوصول ف

 ل المباشر بالمولى عز وجل . والتطلع إلى الاتصا

 ما تناول المتصوفة تعريف التصوف، ومما لا شك فيه أن الغزالىي كان أفضل من 
ً
ا كثي 

                                                      
دار الكتب العلمية, بيروت ,لبنان, – 18\17الزبيدي ,محمد بن محمد بن عبد الرازق, تاج العروس من جواهر القاموس, المجلد التاسع  - ][17
 .24, ص1928, 2007, 1ط

 1, دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان, ط8ابن سيده ,أبو الحسن بن إسماعيل, المحكم المحيط الأعظم, تحقيق عبد الحميد الهنداوي, ج- ][18
 .338, مادة )ص و ف( ,ص 2008,

, دار العلم للملايين, بيروت, 3, جالجواهري ,إسماعيل بن حماد, تاج اللغة وصحاح العربية, الصحاح, تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار -][19
 .210, ص1990, 4ط

 .213, ص1989, 2, دار الفكر, مصر, ط3أحمد بن فارس, معجم مقاييس اللغة, تحقيق, عبد السلام محمد هارون ,ج - ][20



156 

 

 

 

 

 

صور صعوبة تعريف التصوف لما قال :" ... وظهر لىي أن أخص خصائصهم ما لا يمكن 

ل الوصول إليه بالتعلم، بل بالذوق والحال، وتبدل الصفات فعلمت يقينا أنهم أرباب أحوا

جع الغزالىي صعوبة تحديد مفهوم التصوف، أن الصوفيي   هم  (21)لا أصحاب أقوال "، في 

 أرباب أحوال ويعتمدون على الذوق فهم روحانيون تتبدل صفاتهم حسب أحوالهم . 

ي كل العصور على تجارب  هم 
 
ي كتابه، وقد أجمع الصوفية ف

 
ي ف

ويضيف أبو العلا عفيف 

 تستعضي على الوصف،
ً
ون الصمت، فلم  الروحية أمورا وتعلو على التعبي  وآثر الكثي 

 ؛ إنما وصفوا ما أدركوه، أو شاهدوه، أو كشف لهم 
ً
 أو تعليلا

ً
ا يحاولوا أن يصفوا لها تفسي 

ي اللغة بالتعبي  أو ترجمتها بالألفاظ 
عنه من الأحوال بأنها أمور ذوقية أو وجدانية لا تف 

.(22)  

ة التعريفا ي وجهة نظر حول كير ي حي   يعرفه ، قد يتكلم بحكم وللقشي 
 
ت، إلى أن الصوف

الوقت أو الحال الذي هو فيه، فإذا تغي  الوقت والحال تكلم بحكم وقته، وحاله الجديد 

ي يعير عن حاله (23)،
 
 ذلك إلى آنية التعريف واضطرابه وعدم ثبات الوقت، فالصوف

ّ
ومرد

ي يكون قد عايشها، فيصدر عنه تعريفات بحسب تلك الحالة 
 . الت 

ة رب العباد، وتصفية البواطن من  والتصوف علم يعرف به كيفية السلوك إلى حصر 

ي شهود الحق أو الرجوع الأثر فأوله 
 
الرذائل، وتحليتها بأنواع الفضائل، أو غيبة الخلق ف

 (24)علم ووسطه عمل وآخره موهبة . 

ومن خلال هذه التعريفات نلحظ أن المعت  العام لجميع التعريفات ،هو الاستسلام لله 

 تعالى، والخضوع له بكل ما يجريه عليه من أقدار. 

ي هذه الدراسة أن نشمل جميع 
 
وتعددت تعريفات التصوف، لذلك من الصعب ف

بتعريف  التعريفات ولكن نستطيع أن نذكر أبرز علماء ومشايخ التصوف الذين قاموا 

ي 
ي (25)التصوف ومنهم : معروف الكرح 

 
، (27)، ذو النون المصري(26)، بسرر بن الحارث الحاف

                                                      
 .31, ص1316انظر: الغزالي . الإمام أبو حامد, المنقذ من الضلال, طبعة القاهرة,  ][21
 34لعلا, الصوفية الثورة الروحية في الإسلام, صانظر :عفيفي, أبو ا ][22
 .17انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص][23
 .17القشيري, الرسالة القشيرية, ص][24
 .41, السهروردي )عوارف المعارف(, ص127انظر: ا القشيري, لرسالة القشيرية, ص ][25
 .112, ص1انظر: فريد الدين العطار, تذكرة الأولياء  ,ج][26



 

ي (28)فريد الدين العطار ، وسهل بن عبد الله (30)، وشي السقطي (29)، وأبو تراب الخشتر

ي  ، (34)، والحسي   بن منصور الحلاج (33)، وأبو الحسن النوري (32)، وسمنون (31)التسي 

ي (35)وأبو محمد الجريري 
 ، وعلىي (36)، وأبو بكر الكتان 

، وأبو بكر الشبلىي (37)الروذباري
، وعلىي بن بندار (39)، ومحمد بن أحمد المقري (38)

ي (40)النيسابوري 
 . (41)، وأبو الحسن الخرقان 

ومن خلال هذه الدراسة سوف نقوم بتقسيم التعريفات إلى أقسام، وحسب الموضوعات  

ي ركزت عل
يها، تعريفات  تتعلق بالمتصوف تجاه الله وتتحدث عن مكونات التصوف الت 

ي الحسن محمد بن أحمد الفارشي :" أركان  وأجزائه، ومن هذه التعريفات:  تعريف قول أنر

ة، وإيثار إلإيثار،  ة: أولها تجريد التوحيد ، ثم فهم السماع ، وحسن العسرر التصوف عسرر

ة الأسفار، وترك الاكتساب  وترك الاختيار، وشعة الوجد، والكشف عن الخواطر وكير

 (42)وتحريم الادخار . 

ي ركزت على أجزاء التصوف ومكوناته ، وقد عرف الجنيد التصوف :" 
أما التعريفات الت 

، ومفارقة أخلاق الطبيعة، وإخماد صفات  ي
تصفية القلوب حت  لا يعاودها ضعفها الذان 

ية ومجانبة نزوات النفس، ومنازلة الصف ات الروحية، والتعلق بعلوم الحقيقة، وعمل البسرر

ي مراعاة الحقيقة، واتباع 
 
ما هو خي  إلى الأبد، والنصح الخالص لجميع الأمة، والأخلاص ف

                                                                                                                                                                      
 .36انظر: , الهجويري, كشف المحجوب, ص ][27
 .126,ص 1انظر:  العطار, فريد الدين, تذكرة الأولياء,, ج ][28
 .127انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص ][29
 .127انظر: القشيري,  الرسالة القشيرية, ص][30
 34, وانظر عوارف المعارف للسهروردي, ص264انظر:  العطار, فريد الدين, تذكرة الأولياء,  ][31
  127انظر :االقشيري, لرسالة القشيرية, ص][32
 37انظر: الهجويري,  كشف المحجوب, ص ][33
 126انظر: االقشيري, لرسالة القشيرية, ص][34
 126انظر: االقشيري, لرسالة القشيرية, ص ][35
 127انظر: االقشيري, لرسالة القشيرية, ص ][36
 127انظر: االقشيري, لرسالة القشيرية, ص][37
 43انظر: كشف المحجوب, ص ][38
 41انظر: الهجويري,  كشف المحجوب ,ص  ][39
  41انظر: الهجويري, كشف المحجوب, ص ][40
  337انظر:  الجامي, نفحات الأنس, ص ][41
  70أهل التصوف, دار الكتب العلمية, صانظر: الكلاباذي, التعرف لمذاهب ][42



158 

 

 

 

 

 

يعة".  ي السرر
 
ي ف النتر

(43)  

 
ً
 عن الروحانيات مراعيا

ً
 باحثا

ً
ي نظر الجنيد هو أن يكون المسلم زاهدا

 
والتصوف ف

يعة الإسلامية، لا يبتعد عنها و   لا ينحرف . للسرر

وط والحدود حيث  ي راعت السرر
وقد كان تعريف السري السقطي من أبرز التعريفات الت 

ء نور ورعه، ولا  : وهو الذي لا يطف  عرف السري السقطي :" التصوف اسم لثلاث معانٍ

ي علم ينقصه عليه ظاهر الكتاب أو السنة، ولا تحمله الكرامات على هتك 
 
يتكلم بباطن ف

 (44)". استار محارم الله

عة  ربما جاء تعريف السري السقطي ؛ لما وجد عليه الأمة من انحراف وابتعاد عن السرر

ي لا تراعي محارم الله . 
 ومخالفة الإسلام، والبحث عن الكرامات الت 

ي  
لتها ومكانتها الت  يعة، ومحاولة فيها ؛ لإعادة مي   وهناك تعريفات جاءت لحفظ السرر

ي :" 
يعة، ومنها تعريف الشعران  ي عصر حاول الناس التقليل من مكانة السرر

 
كانت عليها، ف

ي قلوب الأولياء حي   استنارت بالعمل وبالكتاب والسنة، والتصوف إنما 
 
هو علم انقدح ف

يعة "، هو زبدة عمل العبد بأ ي  (45)حكام السرر
 
 شعّ نوره ف

ً
ي يعتير التصوف علما

فالشعران 

يعة ؛  قلوب الأولياء، من أجل العمل بكتاب الله وسنة رسوله، فليس فيه خروج على السرر

ع الله .  ي عمل العبد بسرر
 
 إنما هو الأساس ف

ي هذا المضمار :" فلا تصوف إلا بفقه إذ لا تعرف أحكام الله
 
 وكان لأحمد زروق رأي ف

 (46)الظاهرة إلا منه، ولا فقه إلا بتصوف إذ لا عمل إلا بصدق وتوجه ولا هما إلا بإيمان "،

يعة،  ي تؤدي به إلى الخروج عن السرر
فأحمد زروق يريد أن يحفظ التصوف من المسارات الت 

يعة .   فأراد أن يضبط التصوف بالفقه والسرر

بن خلدون :" هذا العلم من وهناك تشابه كبي  بي   تعريف التصوف والزهد، فيقول ا

ي الملة، وأصله أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة 
 
عية الحادثة ف العلوم السرر

وكبارها من الصحابة والتابعي   من بعدهم طريقة الحق والهداية، وأصلها العكوف على 

                                                      
 127القشيري, الرسالة القشيرية, ص ][43
 127انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص ][44
 4, ص1334, 1انظر: الشعراني, الطبقات الكبرى, ج ][45
 22انظر: زروق, أحمد الفاسي, قواعد التصوف, ص ][46



 

فيما يقبل  العبادة، والانقطاع إلى الله تعالى والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها، والزهد 

 
ً
ي الخلوة للعبادة، وكان ذلك عاما

 
عليه الجمهور من لذه ومال وجاه، والانفراد عن الخلق ف

ي الصحابة والسلف "، 
 
ي ف

 
ع،  (47)ف ي السرر

 
وابن خلدون يعد التصوف من الملل  الحادثة ف

ي الزهد والابتعاد عن ملذات الدنيا . 
 
 وجماعة التصوف اتبعوا السلف من الصحابة ف

ي ومن خلا
 
ي جميع التعريفات، نستطيع أن نوضح بأن هناك نقطة مركزية ف

 
ل النظر ف

جميع التعريفات، هو الاستسلام لله تعالى، والإيمان بالله وتزكية النفوس، وصفاء القلوب، 

ي 
وإصلاح الأخلاق والوصول إلى مرتبة الإحسان، فهو الجانب الروحي والجانب الإحسان 

ي بما يتفق مع حقيقته 
 
 لمراد والأخلاف

ً
وجوهره، بحيث تصبح النفس وجميع تصرفاتها وفقا

 الله . 

ي عن ارتباط المتصوف بعقائد وأفكار متعددة، كانت بمثابة 
وإن كان هذا التعريف لا ينف 

ي تيار ضخم قادم قائم على الأحوال الإسلامية، ارتبط بالتشيع 
 
ة عديدة تصبّ ف روافد صغي 

ي العصور اللاحقة، ولم يق
 
؛والباطنية ف إنما اتسع مفهموم  تصر التصوف على المسلمي  

 التصوف ليشمل المسيحيي   والملحدين . 

ي الأديان جميعها  
 
، بمعت  أشمل (48)ويوصف التصوف ، بأنه أكير تيار روحي يسري ف

 يمكن تعريف التصوف بأنه إدراك الحقيقة، حكمة أو نور أو عشق، أو عدم. 

ي هو نظرة وفلسفة حياة  ي رأني
 
ي ذاتها فلسفة، فطريق والتصوف ف

 
وفكر، فالصوفية ف

ي صاحب ذوق يتبع طريق 
 
ي غي  طريق الباحث، والعالم، والفيلسوف، فالصوف

 
الصوف

ي طريقه، فأداته 
 
 بأدوات تساعده ف

ً
شدا الكشف، والرؤية، وهو يسلك طريق الحقيقة، مسي 

 الرياضة الروحية والتأمل . 

 أصل اشتقاق اسم التصوف : 

ي الأصل الذي أخذ منه تسمية الصوفية، ومرد ذلك لعدم إعلان هذه 
 
اختلفت الآراء ف

الطائفة عن سبب التسمية، وما هذه الآراء حول التسمية إلا اجتهادات من قبل الدارسي   

ي التسمية . 
 
، ولم يكن هناك رأي مؤكد ف  والباحثي  

                                                      
 33ابن خلدون, المقدمة, ص ][47
 .  6ا ماري, الأبعاد الصوفية في الإسلام تاريخ التصوف, صانظر: شيمل, أن ][48



160 

 

 

 

 

 

ي التصوف، إلى أن كلمة التصوف م
 
ن الكلمات المستحدثة وقد ذهب جمهور المؤلفي   ف

ي الملة الإسلامية، وأن البغداديي   هم الذين استحدثوها، ولم يشذ عن هذا الإجماع إلا 
 
ف

ي أقدم من البغداديي   . (49)أبو نصر صاحب كتاب اللمع
 
 ، الذي يذهب إلى أن اسم الصوف

وقد حاولت هذه الدراسة أن تورد آراء أهم المؤلفات القديمة حول أصل اشتقاق اسم 

، والتعرف لمذاهب أهل التصوف ال ي التصوف للطوشي
 
تصوف ومن هذه المؤلفات، اللمع ف

ي وعوارف المعارف للسهروردي وتبليس إبليس لابن  ية للقشي  للكلاباذي، والرسالة القشي 

 الجوزي . 

ي التصوف ،إذ يقول :" إن أصحاب الصوفية لم 
 
ي نصر الطوشي ف ومن هذه الآراء رأي أنر

إلى علم، ، ولم تضف إليهم حالا، كما أضفت الزهد إلى الزهاد، والتوكل  ينتسبوا إلى حال أو 

ى الطوشي أن أصحاب الصوفية معدن جميع  وإلى المتوكلي   والصير إلى الصابرين ؟ في 

"
ً
يفة سالفا ي نظر (50)العلوم، ومحل جميع الأحوال المحمودة والأخلاق السرر

 
ي ف

 
، فالصوف

ي أختارها الله، فلذلك استحقوا هذا الاسم . الطوشي عارف بجميع العلوم، وهم النخ
 بة الت 

ي كتابه التعرف، فالرأي 
 
ي سبب تسمية الصوفية بهذا الاسم ف

 
وقد أورد الكلاباذي رأيي   ف

 
ً
الأول :" إنما سميت الصوفية صوفية لصفاء أشارها، ونقاء آثارها، فيورد الكلاباذي قولا

ي من صفا قلبه لله " و 
 
ي من صفت لله لبسرر بن الحارث: الصوف

 
قال بعضهم " الصوف

ي الصف 
 
معاملته، فصفت له من الله عز وجل كرامته، وقال قوم: إنما سموا صوفية لأنهم ف

الأول بي   يدي الله عز وجل بارتفاع هممهم إليه وإقبالهم عليه ووقوفهم بسرائرهم بي   

  (51)يدية". 

وفية متعدد، فمنهم من ومن خلال كلام الكلاباذي، نجد أن الأصل الذي اشتق منه الص

قال من الصفاء، ومن الصف الأول، ولكن عند العودة على معاجم اللغة، نجد أن التخري    ج 

اللغوي للكلمتي   )الصفاء والصف( مختلفي   عما ذكرهما الكلاباذي، فكلمة الصفاء تكون 

، والواضح من نسبة الصوفية، 
ً
، وليس صوفيا ي

، وأما كلمة الصف فتكون صَف  ي
صفانر

ي أساسه تصفية النفس الصفا 
 
،هو أن الطريق الصوف ي

 
ي أو صفاوي لا صوف

ء إلى صفانر

                                                      
  27ص 1993انظر: عفيفي, أبو العلا, الصوفية الثورة الروحية في الإسلام, دار المعارف ,ط -][49
  18انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][50
 9انظر: الكلاباذي, التعرف لمذاهب أهل التصوف ,ص][51



 

ي والصفاء . 
 
ها من أدران البدن وشهواته، فعقدوا المقارنة بي   الصوف  وتطهي 

ة، قول الكلاباذي عن الصوفية :" إنما سموا 
ّ
ف ي عندما نسبهم لأهل الصُّ

وأما الرأي الثان 

ي عهد الرسول "، صوفية لقرب أوصافهم من أوصاف أهل الصُّ 
 
ة الذين كانوا ف

ّ
فأهل  (52)ف

ي المسجد، فإنهم كانوا غرباء فقراء 
 
ي أنزلهم عند حجر ف ة سموا بهذا الاسم، لأن النتر

ّ
ف الصُّ

 مهاجرين ولباسهم الصوف . 

ي ذلك :" هذا وإن كان لايستقيم من حيث الاشتقاق اللغوي، 
 
ونجد أن السهروردي يقول ف

، لأن الصوفية يشالل حالهم حال أولئك، لكونهم مجتمعي   ولكنه صحيح من حيث المعت  

ة". 
ّ
ف ي الله كأصحاب الصُّ

 
  (53)متآلفي   لله وف

 ، ي
ون   وأقل أهمية، ومنها رأي ابن الجوزي والبي 

ً
هذا وقد وردت نسب أخرى أبعد احتمالا

ي الجاهلية يقال لهم صوفة، 
 
فابن الجوزي ينسبهم إلى الغوث بن مر، فيقول :" إن قوما ف

انقطعوا إلى الله عز وجل، وقطنوا الكعبة، فمن تشبه بهم فهم الصوفية وينسبون إلى 

الغوث بن مر الذي سمىي صوفة، لأنه ما كان يعيش لأمه ولد، فنذرت لير  عاش لتعلقن 

  (54)برأسه صوفة، ولتجعلنه ربيط الكعبة، ففعلت، فقيل له صوفة، ولولده من بعده". 

ي مؤخر الرأس أو  كما أن ابن الجوزي نسب الصوفة
 
إلى صوفة القفا هي الشعرات النابتة ف

ئون لها .  ي الصحراء لأن الصوفية كانوا يجي  
 
وإن كنت  (55)إلى الصوفانة، وهي بقلة تنبت ف

أخالف هذا الرأي ؛لاعتقادي أن الصوفية ارتبطت بالزهد والتقشف، ولا علاقة له بصوفة 

 القفا أو البقلة . 

ي رأي آخر 
ون  ( إلى )سوفيا(  وقد كان للبي  ي

 
ي نسبة تسمية الصوفية إذ، يرد كلمة )صوف

 
ف

ي جاءت من كلمة 
 
،وقد أخذ بهذا الرأي "جوزيف فون هامر" الذي يقول: أن كلمة صوف

ي أطلقه اليونان على بعض حكماء 
جمنوسوفيست ومعناها الحكيم العاري، وهو لفظ يونان 

  (56).الهنود القدماء ؛لأنهم عرفوا بحياة التأمل والعبادة 

                                                      
  6انظر: الكلاباذي, التعرف لمذاهب أهل التصوف, ص][52
  84انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][53
  161, ص1970, 1انظر: ابن الجوزي, أبو الفرج عبد الرحمن, تلبيس إبليس, دار الوعي, بيروت, ط ][54
  161ابن الجوزي, أبو الفرج عبد الرحمن, تلبيس إبليس, دار الوعي, ص][55
 34انظر :عفيفي, أبو العلا, الصوفية الثورة الروحية في الإسلام, ص ][56



162 

 

 

 

 

 

ي ،هي الحكمة، 
إن المعت  المفهوم من رد كلمة الصوفية إلى )سوفيا( )صوفيا( باليونان 

ي الحياة كالحكيم . 
 
ي رأيه بعيد عن زخرف الحياة، وله نظرة خاصة ف

 
ي ف

 
 فالصوف

غي  أن هناك من نسب الصوفية إلى اللباس، ومنهم الطوشي حيث يقول :" .. نسبهم إلى 

الصوف دأب الأنبياء عليهم السلام، وشعار الأولياء والأصفياء، ظاهر اللبسة، لأن لبسة 

وأن الله ذكر الحواريي   أصحاب عيش عليه السلام، فنسبهم إلى ظاهرة اللبسة، 

والحواريون لباسهم البياض، ولم ينسبهم إلى حال، كذلك الصوفية، نسبوا إلى ظاهر 

 فكلام الطوشي أن الصوف شعار الأنبياء  (57)اللباس "، 
ً
والأولياء، ولم يقدم الطوشي دليلا

ي محمد  –عليه السلام  -على صحة قوله، بينما يذكر الكلاباذي أن أنبياء الله) عيش  –والنتر

كان لباسهم الصوف فيقول " كان عيش يلبس الشعر، ويألل -صلى الله عليه وسلم ( 

ي يلبس الصوف".  ، " كان النتر
ً
، وذكر أيضا  (58)الشجر، ويبيت حيث يمشي

ي رأيه أن هذا اللفظ بمثابة )لقب( 
 
ي رأي آخر، فهو يرفض كل هذه الآراء، وف وللقشي 

ي إلى الصوف، فلم يختص القوم بلبس 
 
 الصوف

ّ
فحسب، اختصت به جماعة معينة، وأما رد

ة أو الصّفاء أو الصّف لا تكون على هذا النحو، إذن أصل 
ّ
ف الصوف، وبالنسبة إلى الصُّ

الكلمة غي  معروف". 
لا اعتقد أن اسم الصوفية جاء اعتباطا لا علاقة له بالمسمى، فلا و  (59)

ر أو سبب .   يمكن أن تكون هذه الطائفة نسبت إلى الصوفية دون مير

ي يهرب من الملذات 
 
والباحثة تعتقد إنما جاء التصوف من الصوف ؛ لأن الرجل الصوف

، فليس لبس  ي
 
 والفساد ويعود بأخلاقه إلى المعي   الأول الصاف

ً
 وورعا

ً
الصوف إلا تقشفا

ف والبذخ الذي أفسد الحياة .  ي الي 
 
 بعدم الاندماج ف

ً
 وإشعارا

ً
 وزهدا

ويؤكد ذلك قول الإمام السهروردي :" ولما كانت الإشارة إلى قرب  هم إلى الله تعالى أمر 

ي عن 
صعب، يعز كشفه والإشارة إليه وقت الإشارة إلى زي  هم، ونسبتهم إلى اللباس تشر

ي عنهم الدعوى والبهرجة". تقللهم من 
  (60)الدنيا والزهد فيها، ونسبتهم إلى الصوف تنف 

 لبس الصوف أو لبس العباءة أو لبس المسوح أو لبس المدرعة، 
ً
فعندما نقرأ أن فلانا

                                                      
 41-40انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع,, ص ][57
  6انظر: الكلاباذي, التعرف لمذاهب أهل التصوف, ص][58
 126انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص][59
 .83انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][60



 

 (61)بمعت  أنه تزهد وسلك طريق الصوفية . 

 مصادر التصوف : 

ي 
ي كل الأمور الت 

 
ي التصوف وف

 
ي أصله لقد تعددت الآراء وتشعبت ف

 
تخصه، فقد اختلف ف

ي منبعه ومأخذه، ومصدره فتنوعت الأفكار وتشعبت 
 
واشتقاقه، وتعريفه، وكذلك اختلف ف

ي ذلك ماسينون :" أما 
 
ي استف  منها منهجه ومقولاته، وقال ف

ي مصادره الت 
 
الآراء والأقوال ف

  (62)عن دراسة مصادر التصوف، فما زالت الشقة بيننا وبي   استكمالها بعيدة". 

وقد انقسم العلماء حول مصادر التصوف، فمنهم من رد التصوف إلى مصادر أجنبية 

قون، وكذلك ظهر فريق آخر أصّر على أصالته  وأغلبية أصحاب هذا الرأي هم المستسرر

ي التصوف هو من الإسلام . 
 
 الإسلامية، وأن كل ما ف

وا التصوف إلى مصادر أجنبية، فق
ّ
د بينوا أن الجانب وأما دليل الفريق الأول الذين رد

ق  ي من الإسلام ظهر نتيجة التأثر بالمسيحية، وأبرز من نادى بهذا القول المستسرر
الباطت 

ي من الإسلام 
ي    خ شيدر إذ، يقول: "إن الجانب الباطت  ي تقواه  –هانز هي 

قد ظهر  –أعت 

 فهانز شيدر يرى (63)نتيجة التأثر بالمسيحية، وأن الصورة للتقوى الجديدة هي التصوف"،

 من 
ً
ي لم يكن موجودا

أن الإسلام له صورتان ظاهره خفية أو باطنية، فالجانب الباطت 

الأصل وهو جانب التقوى وتهذيب النفس وتزكيتها، إنما محدث  بسبب تأثره بالمسيحية 

ي تطهي  النفس. 
 
ي استمد منها هذا الجانب ف

 الت 

ق كولدتسيهر بي   أن الزهد المسيحي كان نموذجا  ي  كما أن المستسرر
 
أخذه المسلمون  ف

ي 
 
ي بداية انتشار الإسلام فأو ف

 
بداية انتشار الإسلام، فيقول:" إن الزهد المسيحي كان ف

 
ً
نماذج الزهد للمسلمي   وأقرب  ها إلى حسهم بما كان فيه من تطبيق لفكرة الزهد تطبيقا

ي الحياة "، 
 
 ف

ً
ي الإسلام، جاء ن (64)عمليا

 
تيجة فقد أخطأ كولدتسيهر عندما جعل الزهد ف

ي استقوا تعاليمها 
، فحياة الرسول والصحابة والتابعي   الت  تأثر المسلمي   بالزهد المسيحي

ي ، دون الحاجة إلى الالتفات إلى الأديان الأخرى. 
ة الرسول تكف   من القرآن وسي 

                                                      
 .34يفي, أبو العلا, الصوفية الثورة الروحية في الإسلام, صانظر: عف][61
 .48انظر: ماسينون . التصوف, تحقيق: مصطفى عبد الرزاق, ص ][62
 152انظر: كولدتسيهر, العقيدة والشريعة في الإسلام, ص ][63

 152كولدتسيهر, العقيدة والشريعة في الإسلام, ص(][64



164 

 

 

 

 

 

ق   ، فهذا المستسرر ي قون يصرون على أن أصل التصوف الإسلامي أجنتر وما زال المستسرر

ف الإسلامي مأخوذ من رهبانية الشام خاضع للروحانيات مركس يضيف: "إن التصو 

ي حقيقته بعيد كل البعد عن الروحانيات، واعتباره (65)المسيحية"
 
ي رأيه أن الإسلام ف

، فف 

 عقيدة جافة، تأثرت بالرهبانية المسيحية. 

ي كتب المتصوفة من 
 
قون آراءهم، بناءً على ما وجدوه من أقوال ف ربما بت  المستسرر

تأثرهم بالمسيحية، ولباس بعض المتصوفة ألبسة النصارى واتخاذهم الزوايا، إشارات؛ ل

ي التبتل وترك النكاح 
 
وج (66)والعزلة، وتشبههم بالرهبان ف ، فهذا السهروردي يقول:" الي  

مح إلى النقص، وتقييد بالأولاد والأزواج،  انحطاط من العزيمة إلى الرخص، وجوع من الي 

والتفات إلى الدنيا بعد الزهادة، وانعطاف على الهوى  ودوران حول مظان الاعوجاج

 (67)بمقتض  العادة". 

ى أن الرهبنة، وعدم الزواج أفضل من   فكأن السهروردي له موقف من مسألة الزواج، في 

 عن متعها، فنشي حديث رسول الله، 
ً
ي دنياه بعيدا

 
 ف
ً
الزواج ؛ فالرهبنة تساعده ليكون زاهدا

عندما سأل نفر من أصحاب رسول الله أزواج الرسول عن عمله بالسر ، فقال بعضهم: لا 

قال بعضهم لا آلل اللحم ، وقال بعضهم: لا أنام على فراش ، فحمد الله أتزوج النساء ، و 

ي أصلىي وأنام ،و أصوم، وأفطر، 
وأثت  عليه فقال :" ما بال أقوام قالوا كذا وكذا ؟! ولكت 

 " ي
،  فليس مت  ي

، وحثه الشباب على الزواج، "يا معسرر 68وأتزوج النساء فمن رغب عن سنت 

وج، فإنه أغضّ للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم  الشباب، من استطاع منكم الباءة فليي  

 للسنة  69يستطع فعليه الصوم فإنه له وجاء" 
ً
، وب  هذا يكون كلام السهروردي مخالفا

 الكونية وهي عمارة الأرض. 

قي   حول مصادر التصوف، ويقول كرادي فو:" إن القرآن لم  وما زلنا نعرض آراء المستسرر

 الكتاب الذي استطاع
ً
 ؛ لأنه متعلق  يكن مطلقا

ً
ا  أن يحتوي الصوفية نحوه كثي 

ً
مبدئيا

                                                      
  38الصوفي, مكتبة غريب, ص انظر: خفاجي ,محمد, الأدب في التراث ][65
 13-12,ص 1986, 1انظر :ظهير ,إحسان إلهي, المنشأ والتصوف والمصدر, إدارة ترجمان السنة ,باكستان ,ط ][66
 166-165انظر: السهروردي, عوارف المعارف, دار الكتاب العربي, بيروت ,لبنان, ص ][67
سابوري, مختصر صحيح مسلم, تحقيق, محمد ناصر الدين الألباني, المكتب الإسلامي, مسلم, الإمام أبو الحسن مسلم بن الحجاج القشيري الني ][68

 207, ص1982الطبعة الرابعة, 
مسلم, الأمام أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري, مختصر صحيح مسلم, تحقيق, محمد ناصر الدين الألباني, المكتب  ][69

 .207, بيروت, ص1982الإسلامي, الطبعة الرابعة, 



 

ء  (70)بالظواهر الخارجية، وليس فيه الحنوّ الداخلىي والروحي حقيقة "، بل إن القرآن ملىي

ي تعمق بالنصوص  ي تخاطب الروح، وهذا القول مردود عليه، فابن عرنر
بالعبارات الت 

، ولم يتعلق بالظواهر الخ ي
 ارجية . القرآنية إلى بواطن المعان 

، والظروف  ي تحليله لمكونات التصوف الإسلامي
 
 ف

ً
ا ي حي   نجد أن نيكلسون يبتعد كثي 

 
ف

ي 
:" ولكنت  ي

ي أحاطت بنشأته ، فقد أرجع نيكلسون مصادر التصوف إلى الفكر اليونان 
الت 

ي أحاطت بنشأة التصوف بمعناه 
على يقي   من أننا إذا نظرنا إلى الظروف التاريخية الت 

 لاتحاد الدقيق، استح
ً
ه وليدا  أصله إلى عامل هندي أو فارشي ولزم أن نعتير

ّ
ال علينا أن نرد

ي "،
 أن الفتح  (71)الفكر اليونان 

ً
، علما وقد أهمل نيكلسون أهم عامل هو العامل الفارشي

الإسلامي قد شمل بلاد فارس، ومن خلال الاطلاع على الحركة الصوفية من أول نشأتها إلى 

، ن ي
ي القرن حي   ظهورها العلت 

 
جد أن معظم كبار مفكري الصوفية جميعهم بلا استثناء ف

 الثالث والرابع الهجريي   كانوا من الفرس. 

ي أرض فارس والعراق، حيث يعتير أبو سعيد البهيمىي 
 
وظلت الصوفية تواصل انتشارها ف

أول من أقام نظام الخانات الذي أصبح فيما بعد مركزا للصوفية ، وقلده رجال التصوف 

ي  ،(72)
 
ي العراق ومصر والمغرب، وظهر ف

 
ت ف ي انتسرر

وكانت بدايات الطرق الصوفية الت 

القرن السادس الهجري رجال التصوف كل منهم يزعم أنه  من نسل الرسول، واستطاع كل 

منهم أن يقيم طريقة صوفية خاصة وأتباعا مخصوصي   مثل :الرفاعية والشاذلية 

ي ك
ي أفكارها ببناء القباب على القبور والبدوية، فقيام الدولة الفاطمية الت 

 
انت صوفية ف

ي مصر والسيدة زينب، وإقامة الدولة الفاطمية 
 
 بن علىي ف

وبناء المزارات كقير الحسي  

  .(73)الموالد والبدع والانحرافات، وظهور الدراويش والمجاذيب 

، فقد نفوا أن  قي   كانت لهم وجهة نظر مختلفة عن السابقي   وظهر فريق من المستسرر

قي    ، بل قالوا إنه إسلامي خالص، من أبرز هؤلاء المستسرر
ً
يكون أصل التصوف أجنبيا

ي القرآن البذور الحقيقية للتصوف عام، وهذه البذور كفيلة 
 
ي ذلك :" إن ف

 
ماسينون يقول ف

، وكل بيئة دينية توفر لأبنائها الإخلاص  ي ي استقلال عن أي غذاء أجنتر
 
وحدها بتنميته ف

                                                      
ة أنموذحا, اطروحة دكتوراه, جامعة انظر :هميسي, عبد الرشيد, حضور التصوف في الخطاب الروائي العربي المعاصر وبعض الروايات العربي ][70

 167, ص2018الحاج الخضر باتنة, 
 18انظر: نيكلسون, في التصوف الإسلامي وتاريخه, ت . أبو العلا عفيفي ,ص  ][71
 20نيكلسون, في التصوف الإسلامي وتاريخه, ص][72
 60انظر: عفيفي, أبو العلا, الصوفية الثورة الروحية في الإسلام, ص ][73



166 

 

 

 

 

 

، تصلح لأن يظهر فيها روح التصوف، فليس التصوف إذن من خصائص عصر أو  والتفكي 

 .(74)لغة أو أمة، بل هو مظهر روحي ، لا تحده مثل هذه الحدود المادية "

ي 
 
غيب ف مع أن ماسينون يحاول أن يدعم رأيه بآيات من القران الكريم، يظهر فيها الي 

، ي
 
ي توصل إلى المصطلح الصوف

هيب من الدنيا، الت  مثل قوله تعالى :" قل متاع  الآخرة والي 

" 
ً
الدنيا قليل والآخرة خي  لمن اتف  ولا تظلمون فتيلا

(75) . 

 .(76)وقال تعالى: "وأما من خاف مقام ربه ونه النفس عن الهوى، فإن الجنة هي المأوى"

قي   حسب، بل أن  ولم يقتصر تعدد الآراء وتشعبها حول مصادر التصوف على المستسرر

  من الد
ً
ي ذلك، ومنهم محمد هناك عددا

 
ارسي   العرب المهتمي   بالتصوف كان لهم آراء ف

ي أرشدت المسلمي   إلى هذا الطريق . 
غلاب الذي يعد القرآن والأحاديث النبوية، هي الت 

(77)  

، فلهما رأي مختلف عن محمد غلاب، ولكن كل  ي
أما فيصل بدير عون وأبو الوفا التفتازان 

ي ذلك، ف"فيص
 
ل بدير عون "يقول: " الصوفية أنفسهم كانوا واعي   منهما له وجهة نظر ف

من حيث المذاق والسليقة، ولم يتقيدوا بقيد معي   بحيث إنهم بمجرد أن كانوا يشاهدون 

 لعقيدتهم، وذوقهم، يسارعون إلى الأخذ به، رغم أنه قد ينتمىي إلى مصدر غريب عنهم 
ً
أمرا

ي هذا الصدد أن غصن الورد أين
 
، وكان قولهم ف

ً
فكلام فيصل  (78)ما نبت فهو ورد "،تماما

عون عن الصوفية كلام عام، فلم يخصص فئة من الصوفيي   الذين نهلوا التصوف من 

ي 
 
هم لم يؤثر ف مصادر خارجية، بل نراه يؤكد على أن الصوفييي   الذين أخذوا من غي 

 عقيدتهم ؛لأنهم واعي   لما يأخذوه . 

، قد قصد  ي
 هذا  بينما نجد أن أبا الوفا التفتازان 

ً
المتصوفة الفلاسفة بهذا الأمر ،حاصرا

ي أواخر القرن الثالث الهجري فما بعد :" فنحن لا ننكر تأثر بعض الصوفية 
 
التلاقح ف

ف تصوفه اصطلاحات 
ّ
المتفلسفي   بالمسيحية على نحو ما، نجد عند الحلاج الذي وظ

ي وقت متأخر مسيحية، كالكلمة واللاهوت والناسوت، وما إليها، ولكن هذا لم يظهر 
 
إلا ف

                                                      
 480, ص2008انظر: ماسينون ,لويس, أخبار الحلاج, دار ميسلون,  ][74
 77سورة النساء  ][75
 40,41سورة النازعات  ][76
 37ه, ص1391انظر: غلاب, محمد, التنسك الإسلامي, المجلس الأعلى للشؤؤن الإسلامية, ][77
 61انظر: بدير عون, فيصل, مدخل إلى التصوف الإسلامي, ص ][78



 

 (79)أواخر القرن الثالث الهجري". 

واعتقد أن القرن الثالث الهجري هو عصر الانفتاح على الثقافات الأخرى، حيث كانت  

هم من  اج الحضاري بي   المسلمي   وغي  ي أوجهها، مما جعل من السهل الامي  
 
جمة ف الي 

 من اطلاع بعض المتصوفة على المصطل
ّ
ي الأمم الأخرى، فلا بد

حات، والألفاظ الصوفية الت 

ي 
 
ي نتيجة هذا التلاقح الثقاف ي رأني

 
ء طبيعي ف ي

اختصت بالصوفية المسيحية، وهذا شر

 والحضاري . 

ي كتابه" ظهر الإسلام " على أن هذا التطور والتلاقح الذي حصل، هو 
 
ويؤكد أحمد أمي   ف

، كما هو تطور الحب البسيط الذي كان عند صهيب إلى حب مفل سف عند تطور طبيعي

  .(80)رابعة " 

وهذا الكلام، يذكرنا بكلام ابن خلدون حول تطور المدن والحضارات، حيث تبدأ من 

مرحلة البداوة إلى مرحلة بناء المدن، معتمدا على عوامل مساعدة، فلا بد، للتصوف أن 

 ، ي كلام أحمد أمي  
 
د متفلسف ، كما ف

ّ
يمر بمراحل عدة من تصوف بسيط إلى تصوف معق

شبهها بتطور الحب من حب بسيط إلى حب الذات الإلهية أو العشق الإلهي عند عندما 

 (81)رابعة العدوية. 

 نشأة التصوف: 

ي تخص التصوف  
ي جميع الأمور الت 

 
اختلفت الآراء حول نشأة التصوف، كما هو الحال ف

ي الإسلام " إلى أن 
 
ي كتابه "التصوف ف

 
ي حي   يذهب عمر فروخ ف

 
كما ذكرنا ذلك سابقا، ف

ي كل الحضارات الإنسانية، بل هو الطبيعة والفطرة 
 
التصوف موجود عند جميع الأمم، وف

ي أودعها الله بالإنسان من: جذب وأنس وتأمل
، فالإنسان بطبيعته يفرح ويحب (82)الت 

ي سبيل القرب من محبوبه. 
 
 ويكره، ويتحمل الآلام ف

                                                      
 29ني, أبو الوفا, مدخل إلى التصوف الإسلامي ,صانظر: التفتازا][79
 849, ص2013انظر: أمين ,أحمد, ظهر الإسلام, مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة ,مصر , ][80
رابعة العدوية, هي رابعة بنت إسماعيل العدوية )أم عمر(, عرفت بتعبدها وزهدها في عصرها, وردت ترجمة سيرتها في العديد من الكتب,  ][81
جم حياتها ابن الجوزي, وابن العطار, واشتهرت رابعة بالشعر الصوفي, فكتبت أشعاراً صرحت بحبها لله, وهو الحب الذي يعبر عن الهوى فتر 

, 14, 13, 9والعشق, فعزفت عن الزواج . انظر رابعة العدوية إمامة العاشقين والمحزونين, د. عبد المنعم حنفي, القاهرة, مصر, دار رشاد, ص
25 . 
 20انظر: فروخ, عمر, التصوف في الإسلام, ص ][82



168 

 

 

 

 

 

بيعة وتقلباتها من )قحط، وبرأي عمر فروخ أن الإنسان منذ القدم حاول التغلب على الط

 
ً
ومرض، وموت ...(، فأخذ يبحث عن كيفية الخلاص من الطبيعة وتقلباتها، فأقام طقوسا

ية رمزية، ولجأ إلى استخدام القوى السحري؛ لإيجاد طريق من طرق معرفة  وسلوكات تعبي 

ي ذلك :" شاع الت
 
، فيقول عمر فروخ ف ي

 
صوف الإنسان بالغيب، وهذه هي بذور الفكر الصوف

ي الوثنية، والمجوسية، واليهودية، والنصرانية، والإسلام، لقد 
 
ي الأديان والأمم كلها، ف

 
ف

ي بعض أشكاله :  البابليون واليونان والرومان والهنود والصينيون والعرب والعجم، 
 
عرفه ف

فالإنسان بفطرته يبحث دائما عن معرفة المجهول،  (83)ولقد عرفته بعض الأمم الفطرية"،

ي يسع من خلالها إلى كشف  فيمارس
ي سبيل ذلك كثي  من الطقوس السحرية الت 

 
ف

ي عنه من غيب . 
 المحجوب، ومعرفة ماخف 

ي الحضارات الإنسانية على 
 
ورة البحث عن جذور التصوف ف وقد أكدت ناهضة ستار  صر 

ي نشأت  –تاريخيا  –الأرض، فالبداية الصحيحة 
هي بلاد وادي الرافدين والحضارات الت 

ي على أ
ي الأدب الرافديت 

 
لادية والعلوم، فظهر التصوف ف رض العراق القديم من سومرية وأ

ي أن يخشر الإله وهذا جزء من واجبه، لكن معت  
ي الماض 

 
القديم، فلقد كان على المؤمن ف

هذه العبارة قد اتسع حت  صار تمجيدا ساميا لا يدرك، وعندما تم تحويل الخوف من الإله 

ة حي   وصلت رحلته إلى نهاية مطافها للحب، فرحلة الملك "ك ي الملحمة الشهي 
 
لكامش" ف

ي الخلود 
 
ي الآيل إلى الفناء الجسدي، فبدأ التفكي  ف

حي   تكشفت له حقيقة الوجود الإنسان 

ي من خلال الصنيع الطيب والأعمال الجليلة"
 
  .(84)الأخلاف

ي الإسلام، فلم يظهر فجأة وليد عصر ما، بلا 
 
مقدمات أو بدايات، أما بالنسبة للتصوف ف

بل تطور عير الزهد الصادر عن الكتاب والسنة، كما هو عند النساك والجوع والقراء 

 ) ي نهاية المائة الثانية (85)والبكائي  
 
ي شهدت تحول الزهد إلى التصوف ف

ة الت  ، والفي 

 للهجرة كما يتفق معظم الباحثي   . 

ي 
 
ي ظهرت فيها الأقوال ف

ة الزمنية هي الت  المعرفة الصوفية، بالإضافة إلى مطلع وهذه الفي 

هما كان لهما  ي وغي 
القرن الثالث للهجرة، وأن مشاهي  الزهاد كإبراهيم بن أدهم وداود الطانر

                                                      
 20فروخ, عمر, التصوف في الإسلام, ص(][83
 21 - 19انظر: ستار, ناهضة, بنية السرد في القصص الصوفي, المكونات والوظائف والتقنيات, ص ][84
السلام ما يحملهم عليه, وفيهم نزل قول الله تعالى :" البكاؤون هم الصحابة الكرام الذين ذكرهم أهل السير في غزوة تبوك, ولم يجد النبي عليه  ][85

 .  ولا على الذين إذا ما أتوك لتحملهم قلت لا أجد ما أحملكم عليه تولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزنا ألا يجدوا ما ينفقون( وهؤلاء سبعة



 

 مكانة وسطا بي   الزهد والمعرفة والصوفية". 

ويعزو ابن خلدون نشوء التصوف إلى رفض جماعة من الناس اتصفوا بالعبادة والزهد، 

ي عرفوا بي   الناس باس
 
م )الصوفية أو المتصوفة( فيقول :" فلما فشا الإقبال على الدنيا ف

ي وما بعده، وجنح الناس إلى متاع هذه الحياة، دعت الحاجة إلى وجود صفة 
القرن الثان 

يمتاز بها بعض الخواص، الذين كانت لهم عناية بأمر الدين، وكذلك اشتدت هذه الحاجة ؛ 

ع 
ّ
أصحاب كل فرقة أنهم على حق، وأن فيهم العباد لما ظهرت الفرق الإسلامية، واد

والزهاد . هنالك ظهرت هذه التسمية، وانفرد بها المقبلون على العبادة، واشتهر هذا الاسم 

وهذا الرفض الذي أظهرته هذه الجماعة للمجتمع ؛ إنما كان بسبب  (86)قبل المائتي   ،

 إقبال الناس على ملذات الدنيا وزخرفها. 

 آخر، فهو يرى أن سبب النشوء هو ما كان من بينما يذهب إح
ً
سان إلهي ظهي  مذهبا

الفرس، والموالىي ،وأصحاب النفوس الضعيفة المغلوبي   الذين اتجهوا إلى التصوف ، كردة 

فالتصوف لم يظهر فقط عند الموالىي والفرس ؛ إنما   (87)فعل اتجاه الفتوحات الإسلامية ،

ي 
 
قتدي بهم ف

ُ
إتباع أوامر الله، كأمثال الفضيل بن عياض، وعبد الله كان بي   الأئمة الذين أ

هما من أئمة المتصوفة .   بن مبارك، وغي 

ق نيكلسون  قون عن مسألة النشأة الصوفية  ، فقد جعل المستسرر ولم يغفل المستسرر

ي الخوف من العذاب بعد الموت :" فإدراكهم المستولىي عليهم 
 
المسألة ذاتية، متمثلة ف

ي القرآن للخطيئة، تصحبه الر 
 
ي صورت ف

ي ليس من يوم القيامة، وعذاب النار الت 
هبة الت 

 لهم". 
ً
ي الهرب من الدنيا مخلصا

 
، دفعتهم إلى أن يجدوا ف

ً
 حيا

ً
  (88)تصويرا

غيب بالجنة  ة لنشوء التصوف ؛ لأن الي  ربما يكون هذا السبب من الأسباب المباشر

ي 
 
هيب من عذاب جهنم من المحاور الأساسية ف الإسلام ، فالإقبال على الدنيا يجعل والي 

ي المعصية والأثم، لذا ظهرت فئة تطلب الآخرة بالزهد من ملذات الدنيا . 
 
 الإنسان يقع ف

 لبعض المتصوفة، تخالف ما قاله نيكلسون ومنها  
ً
ي يورد أقوالا

غي  أن عبد المنعم حنف 

ي في
ي جنتك فأحرقت 

 
 ف

ً
ها، وإن كنت أعبدك قول رابعة العدوية، :" إذا كنت أعبدك طمعا

                                                      
 1063, ص1960حد وافي, انظر: ابن خلدون عبد الرحمن, المقدمة,, تحقيق وشرح الدكتور: علي عبد الوا - ][86
 45- 44انظر: ظهير ,إحسان إلهي, التصوف المنشأ والمصادر, ص][87
 12,ص 2002,مكتبة الخانجي القاهرة, مصر,  2انظر: نيكلسون, رينولد, الصوفية في الإسلام, تر,نور الدين شريبة ,ط  ][88



170 

 

 

 

 

 

ي بها". 
 من نارك ،فأحرقت 

ً
اعتقد أن كل هذه الأسباب أدت إلى نشوء التصوف،  (89)خوفا

ة .  ي ظهوره بصورة كبي 
 
 وأسهمت  ف

 نشوء جماعة الصوفية ولقبهم : 

، فعند الاطلاع على المؤلفات  ها أمر حتمىي ها عن غي  إن اختيار اسم لأي جماعة يمي  

ي التصوف ، نجد أن
 
هناك أقوالا وآراء مختلفة حول نشأة هذه الجماعة )الصوفية  الأولى ف

 أقصد(، ومن انتسب إليهم . 

ي، وكشف  ية للقشي  ، والرسالة القشي  ومن أبرز هذه المؤلفات " اللمع للطوشي

،  والتعرف لمذاهب أهل التصوف للكلاباذي  المحجوب للهجويري، ونفحات الأنس للجامي

 .وعوارف المعارف للسهروردي " 

ي وصلتنا عن 
" اللمع " وهو من الكتب القديمة الت  فعند الاطلاع على كتاب الطوشي

ي أصحاب رسول الله، ولا 
 
: أنه لم يسمع بذكر الصوفية ف التصوف ، يذكر فيه الطوشي

فيمن بعدهم، ولا يعرف إلا العباد والزهاد والسياحي   والفقراء ؟ فالطوشي أراد أن يجيب 

ي ال
 ذي يفهم من حديثه . على هذا السؤال الضمت 

ف  فيجيب عن ذلك: الصحبة مع رسول الله لها حرمة، فلا يجوز أن يعلق اسم على أنه أشر

ي وقت الحسن 
 
من الصحبة . أما القول بأنه محدث أحدثه البغداديون فمحال ؛ لأنه ف

ي الطواف فأعطيته 
 
 ف

ً
عرف هذا الاسم، وقد روي عنه أنه قال :رأيت صوفيا البصري، كان يُ

ي ما معي "،شيئ
 فلم يأخذه، وقال معي أربعة دوانيق، فيكفيت 

ً
ي  (90)ا

فالطوشي بهذا الرأي ينف 

ي أصحاب رسول الله ولا من جاء بعدهم . 
 
 أن يكون قد سمع بهذا الاسم ف

ي  
 
ي هاشم الصوف ي كتابه" نفحات الأنس " يذكر لنا شخصية أنر

 
ولكن عبد الرحمن الجامي ف

، فيتشابه هذ ي
 
 –رحمه الله  -ا الكلام مع ما رواه عن سفيان الثوري كأول من لقب بالصوف

ي ما عرفت دقيق الرياء "،
 
ويؤكد هذا الكلام عبد  (91)أنه قال :" لولا أبو هاشم الصوف

ي 
 
عي بالصوف

ُ
ي أول من د

 
 :" إن أبا هاشم الكوف

ً
سمّ أحد قبله  –الرحمن الجامي قائلا ولم يُ

                                                      
 231, ص1992 1انظر: حنفي, عبد المنعم, الموسوعة الصوفية, دار الرشاد, القاهرة, ط ][89
 42انظر :السراج, ابو نصر الطوسي, اللمع, ص ][90
 42المرجع السابق, ص ][91



 

ي للصوفية ه
ت  ي رملة الشام "، بهذا الاسم، كما أن أول خانقٍ بُ

 
ويمكن  (92)و ذلك الذي ف

القول أن ورود الاسم عند الاثني   دليل على وجود من لقب بهذا الاسم، وإن لم يكن فلماذا 

ي هذه المؤلفات ؟ 
 
 تم تداول اسمه ف

ي كانتا مركزا 
ي الكوفة والبصرة الت 

ق نيكلسون عند حديثه عن مدينت  وهذا ما أكده المستسرر

ي للثقافات، حيث أن مدر 
 
، وظهر الزهد ف سة الكوفة ظهرت فيها مسألة الحب الإلهي

ي لهذا الشخص، (93)مدرسة البصرة . 
 
 لظهور لقب الصوف

ً
را وقد يكون كلام نيكلسون مير

فالأولى تأثرت بالثقافة المانوية، والثانية ظهرت هندية الثقافة، فظهر فيها الزهد حسب 

  .(94)رأي نيكلسون 

ية، أن ظهور البدع والتداعي بي   الفرق حيث أن كل  بينما يرى صاحب الرسالة القشي 

ع أن فيهم زهادا، فانفرد جماعة من أهل السنة وحفظا لقلوب  هم عن طوارق 
ّ
فريق أد

ي عصرهم 
 
الغفلة باسم التصوف :" أن المسلمي   بعد رسول الله، لم يتسمّ أفاضلهم ف

، إذ لا فضيلة فوقها، فقيل لهم: الصحابة، ولما بتسمية علم، سوى صحبة رسول الله

، سمىي من صحب الصحابة التابعي   . ثم قيل لمن بعدهم: أتباع  ي
أدركهم أهل العصر الثان 

، ثم اختلف الناس، وتباينت المراتب، فقيل لخواص الناس ممن لهم شدة عناية  التابعي  

عوا بأمر الدين، الزهاد، والعباد، ثم ظهرت البدع وحصل التداعي 
ّ
 بي   الفرق، فكل فريق اد

، فانفرد خواص أهل السنة المراعون أنفسهم مع الله تعالى الحافظون 
ً
أن فيهم زهادا

قلوب  هم عن طوارق الغفلة باسم التصوف، واشتهر هذا الاسم لهؤلاء الألابر قبل المائتي   

 (95)للهجرة". 

ي تسمىي جماعة من الناس بهذا الاسم سوا  
ي ينف  ي زمن الصحابة أو نلحظ أن القشي 

 
ء ف

 لجماعة معينة تطلق على نفسها الزهاد، ولكن يبف  كلام 
ً
، ولكن الاسم جاء لاحقا التابعي  

ي فيه لبس، فهو لم يحدد هذه الجماعة، وأين ظهرت؛ إنما خصصهم بخواص  القشي 

 الناس، أي فئة قليلة . 

ي كتابه "كشف المحجوب " قد جاء بحديث ا
 
صلى الله -لرسول بينما نجد أن الهجويري ف

                                                      
 . 32- 31انظر: الجامي ,أبو بركات عبد الرحمن, نفحات الأنس من حضرات القدس, الناشر الأزهر الشريف, د.ت. ط,ص ][92
  3انظر: نيكلسون, رينولد, في التصوف الإسلامي وتاريخه ,ترجمة, أبو العلا غفيفي, ص ][93
 11انظر: نيكلسون, رينولد, الصوفية في الإسلام, ص ][94
 12, ص1انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ج ][95



172 

 

 

 

 

 

ن على دعائهم، كتب الله من  -عليه وسلم  :" من سمع صوت أهل التصوف، فلا يؤمّ

ي الصحيحي   .  (96)الغافلي   "،
 
وهذا الحديث موضوع على رسول الله، ضعيف، ولم يرد ف

 وقت 
ً
ونجد أن الهجويري يناقض نفسه ،فيقول عن الصوفية :" هذا الاسم لم يكن موجودا

ي كل منهم ،والآن يوجد الاسم ولا يوجد  الصحابة والسلف
 
 ف

ً
،وكان المعت  موجودا

 ."  (97)المعت 

ي تأكيده أن السلف 
 
ي، ف  مع كلام القشي 

ً
ومن خلال كلام الهجويري الأخي  أن هناك تشابها

ي تصرفاتهم واعتقاداتهم دون وجود اسم لهم، فهم 
 
من الصحابة كانوا يحملون المعت  ف

ي عصره في
 
 وجد الاسم الذي يدل على الزهد ولكن الجوهر مختلف . زهاد عباد، أما ف

ي الله عنه وإلى ولديه 
ي حي   نرى أن الكلاباذي يرد أصل التصوف إلى الإمام علىي رض 

 
ف

ولم يذكر لنا الكلاباذي سبب اختياره  ل"علىي أو لولديه "الحسن  (98)الحسن والحسي   "،

 والحسي   ". 

بكر وعمر كانا أزهد الناس بعد رسول الله،  ويرد ابن خلدون على الكلاباذي، بأن أبا 

هم عبادة، ولم تظهر لهم علامات الكشف والمشاهدة، وأن عليا لم يختص بي    وأكير

 (99)الصحابة بتخلية أو طريقة لباس . 

ي بكر أو عمر ، أن يكونوا من أصل التصوف، مع أن أبا   ي عن علىي أو أنر
فابن خلدون ينف 

 الناس زهد
ّ
 بعد رسول الله . بكر وعمر كانا أشد

ً
 وعبادة

ً
 ا

ي حي   أن ماسنيون يعتير أبا ذر وحذيفة أساس التصوف، 
 
و الصحابة كانوا يتمثلون (100)ف

ي منهجهم وحياتهم ،ولكن لا يمكن أن يكونوا متصوفيي   بالمعت  الذي أصبح فيما 
 
الزهد ف

 بعد . 

ق ماسنيون( أن  ي رأي هؤلاء )الكلاباذي والمستسرر
التصوف كان ويعلل إبراهيم بسيون 

، فقد 
ً
 وثيقا

ً
ي ذر؛ لارتباط الزهد بالتصوف ارتباطا ي بكر أو حذيفة أو أنر بداية عند علىي أو أنر

                                                      
 227انظر: الهجويري, كشف المحجوب, ص ][96
 239الهجويري, كشف المحجوب, ص ][97
 22لكلاباذي, التعرف لمذاهب أهل التصوف, صانظر: ا][98
 399انظر: ابن خلدون, المقدمة, ص ][99

  30- 29انظر: ماسينون, التصوف, ت, مصطفى عبد الرزاق, ص ][100



 

ت بالحرص والتشدد، بصورة  ي نماذج من الزهاد والعباد والتائبي   تمي   ي عهد النتر
 
ظهرت ف

، ومن ذلك ما كان يفعله عبد الله بن عمر، الذي كان يصوم النهار، و  ي يقوم لفتت نظر النتر

ي ليلة". 
 
  (101)الليل، ويختم القرآن كله ف

ي التصوف عن الحديث عن نشوء الجماعة، بل 
 
ولم يكتف أصحاب المؤلفات القديمة ف

؛ لأنهم الصفوة بعد  هم من البسرر لا أهل الطائفة عن غي 
ّ
ي والسهروردي فض نجد أن القشي 

ي ذلك :" لقد جعل الله هذه الطائفة ص
 
ي ف فوة أوليائه، وفضلهم الأنبياء ، ويقول القشي 

على الكافة من عباده، بعد رسله وأنبيائه صلوات الله وسلامه عليهم، وجعل قلوب  هم 

ي عموم 
 
معادن أشاره واختص من بي   الأمة بطوالع أنواره، فهم الغيث للخلق والدائرون ف

ية ورفعهم إلى مجال المشاهدات بما  أحوالهم مع الحق، بالحق صفاهم من كدورات البسرر

لى من حقائق الأحدية، ووفقهم للقيام بآداب العبودية، وأشهدهم مجاري أحكام تج

  .(102)الربوبية، فقاموا بأداء ما عليهم من تكليف... " 

ي حديثه عن هذه الطائفة )الصوفية(، ويبي   مزاياهم 
 
كما فعل -بينما يقول السهروردي ف

ي وا عن البدع ودانوا بما فيقول:"أنهم أسسوا قواعدهم على التوحيد، وابتعد -القشي 

 (103)وجدوا عليه السلف وأهل السنة من توحيد، ليس فيه تمثيل ولا تعطيل". 

ي أساسها قائمة على التوحيد، وإن حدث 
 
ونلاحظ من الكلام السابق، أن هذه الطائفة ف

ي العصور اللاحقة . 
 
 انحراف عن مسارها، فقد يكون ف

أصحاب المؤلفات القديمة، بل أ ن  ولم يقتصر الحديث عن نشوء جماعة التصوف عند 

ي  
 
ي ف

الباحثي   المحدثي   تناولوا بدايات تشكل طائفة الصوفية ، ومن أبرز هؤلاء التفتازان 

كتابه " مدخل إلى التصوف الإسلامي "، حيث يتحدث عن بدايات تشكل هذه الطائفة، 

، ولكنهم ما لبثوا  ى أنهم أول نشأتهم كانوا متفرقي   أن شعروا ضمن فريق واحد، في 

ي الكوفة . 
 
ي البصرة، وثانيهما ف

 
: أحدهما ف ي فريقي  

 
وهو  (104)بالحاجة إلى اجتماعهم، ف

 بذلك يؤكد أنهم كانوا عبارة عن جماعة ثم كونت لهم فرقة خاصة لها تعاليمها وآراؤها . 

                                                      
 58انظر: بسيوني, إبراهيم, نشأة التصوف الإسلامي, ص][101
 12,ص 1انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ج  ][102
 227المعارف, صانظر: السهروردي, عوارف ][103
 53انظر: التفتازاني ,أبو الوفا, مدخل إلى التصوف الإسلامي, ص ][104



174 

 

 

 

 

 

 من 
ً
ويؤكد هذا الكلام محمد غلاب، فهو يرى أن هذه الطائفة ما تلبث أن تضم فريقا

 على القلوب والضمائر، وتنشغل بالنفس أتباعها 
ً
لها تعاليمها وآراؤها، تعلن نفسها رقيبا

ع  ية وخفاياها، حت  تثور ثائرة الفقهاء والأئمة، معلنة خروج هذه الطائفة عن السرر البسرر

ي ذلك أن الصوفية اهتموا بأمور روحية تتعلق بالقلوب، فبذلك يرتقون مستوى  (105).
ويعت 

ية، ك  أنهم مكلفون بمحاسبة الخلق على أشارهم. رفيعا فوق البسرر

ي أن القرن الثالث الهجري، هو بداية علم التصوف بمعناه الدقيق، 
وبذلك يؤكد التفتازان 

ي هذين 
 
ي القرن الرابع، بحيث يمكن أن نعد التصوف ف

 
واستمر هذا التصوف كذلك ف

 اكتملت مقوماته . 
ً
 ناضجا

ً
 إسلاميا

ً
خول مصطلحات ويؤكد هذا د (106)القرني   تصوفا

ي قد ارتف  فيها 
 
ي التصوف، مثل: المواجيد، والكشف والأذواق، ويكون الصوف

 
جديدة ف

 . 
ً
 عاليا

ً
 مرتبا

 المعرفة الصوفية : 

ي هي المعرفة 
 
تحتل المعرفة عند الصوفية مكانة بالغة الأهمية، فالمعرفة بنظر الصوف

ي المسافة بينه وبي   العارف وتتيح 
ء من داخل ذلك، إنها تلع  ي

الحقيقية وهي معرفة الشر

ي يسلكها المتصوفة لمعرفة الله . (107)للعارف تحقيق ذاته 
، إذ إنها تكشف السبل الت 

ي أي والوصول إلى الله هي ال
 
ي يسع إليها العارف ووفقا للمصطلح الصوف

غاية السامية الت 

اق، وهي جميعا مصطلحات صوفية .    (108)الحضور أو الذوق أو الإشر

ي يورد تعريفا من أقدم تعريفات  والمصادر القديمة لم تهمل المعرفة الصوفية، فالقشي 

ي )ت 
ي أيدي ه(:" التصوف الأخذ بالحقائق و 200التصوف عند معروف الكرح 

 
اليأس مما ف

 ، حيث يقوم هذا التعريف على إبراز جانب المعرفة فيه . (109)الخلائق " 

ويعد الشبلىي من علماء التصوف الذين تحدثوا عن المعرفة الصوفية حيث بي   بداية 

ي هي المطلق، يقول الشبلىي " المعرفة أولها الله )المطلق( وآخرها 
 
المعرفة بالمعت  الصوف

                                                      
 53انظر: غلاب, محمد, التنسك الإسلامي, ص ][105
 95انظر: التفتازاني, أبو الوفا, مدخل على التصوف الإسلامي, ص ][106
 124, ص2007, 1(, دار الهادي للنشر, طانظر: جودة, حسين ناجي, المعرفة الصوفية )دراسة فلسفية في مشكلات المعرفة][107
 125جودة, حسين ناجي, المعرفة الصوفية )دراسة فلسفية في مشكلات المعرفة(, ][108
 552انظر: القشيري, الرسالة القشرية, ص][109



 

ي كلام الشبلىي لا يكون للعارف حال كمثل بقية الخلق، فتمحو  (110)ما لا نهاية له
"، فف 

ه، وتذوب .   رسوم العارف بهوية غي 

ي وغايته هي المعرفة أو الكشف والمشاهدة، 
 
وكما أن ابن خلدون يرى أن الطريق الصوف

تقوم وفق منهجية عنده، فيقول :" إن التصوف كله راجع إلى مجاهدة وسلوك يفيضان 

 (111)اية منهما إلى كشف ومشاهدة". ببلوغ الغ

وقد تحدثنا سابقا أن التصوف لم يظهر فجأة، بل تطور عير الزهد الصادر عن الكتاب 

والسنة إلى زهد فيه إشاف وتطرف ومغالاة، كما هو الشأن عند النساك والجوعية والقراء 

  .(112)والبكائي   

ي تحول 
ة الزمنية الت  ق نيكلسون الفي  فيها الزهد إلى تصوف مع نهاية فقد حدد المستسرر

ي المعرفة الصوفية عند مشاهي  الزهاد أمثال: 
 
المائة الثانية للهجرة، فظهرت أقوال ف

ي )161إبراهيم بن أدهم )ت 
ي وأبو سليمان 165ه( وداود الطانر

ه(، وكان معروف الكرح 

ي )ت 
ي المعرفة، حت  245ه( وذو النون المصري )215الداران 

 
قيل  ه( هم أول من تكلم ف

ي جوهره وسيلة للمعرفة. 
 
ي كان ف

  (113)أن تصوف الكرح 

ي للتصوف، بصفته   ي حسي   جودة أن القرن الثالث الهجري هو العصر الذهتر ويذكر ناحر

ي المعرفة باتفاق عموم الباحثي   ،
 
ويمكن القول إن التصوف، قد تطور تدريجيا (114)مذهبا ف

ة لجنس معي   عن الآخر، وإنم ا ثقافة عالمية روحية، والمعرفة على مراحل، ولم يكن مي  

 (115)الصوفية لم تكن بمعزل عن الثقافات الأجنبية الأخرى . 

ونتيجة هذا التطور الذي حصل للمعرفة الصوفية، قسّم الصوفية المعرفة إلى ثلاث  

: وهو أدن  مراتب العلم والذي يكون عن طريق النظر والاستدلال .  درجات: علم اليقي  

 : : وهي الدرجة ودرجة عي   اليقي   وهي الدرجة الدنيا من المعرفة الصوفية . وحق اليقي  

ي عالم الغيب كما يشاهد المرئيات آثاره 
 
العليا من المعرفة الصوفية، وفيها يشاهد الصوف

                                                      
 552القشيري, الرسالة القشرية, ص][110
 7, ص1957انظر: ابن خلدون, شفاء السائل لتهذيب المسائل, تحقيق مع مقدمة . محمد تاوي الطبخي, اسطنبول,  ][111
 123-122انظر: جودة, حسين ناجي, المعرفة الصوفية, ص][112
 5انظر: نيكلسون, في التصوف الإسلامي, ص ][113
 125انظر: جودة ,حسين ناجي, المعرفة الصوفية, ص ][114
 127ناجي, المعرفة الصوفية, صجودة ,حسين ][115



176 

 

 

 

 

 

ي ذلك يقول سهل بن عبد الله :" أعرف الناس بالله )المطلق( هم أشدهم 
ه، فف  بآثار غي 

 فيه "
ً
ا تحي 

ة والدهشة . فغلبة المعرفة هي  (116)  الحي 

ي بعدم البوح والاكتفاء على ذاته، فالسر 
 
م الصوف وعلوم الصوفية علوم شية لذلك يلي  

ي .  ي رأني
 
ط أساشي لحدوث المعرفة، لذلك لا نستطيع أن نجزم بصحة هذا الكلام ف  شر

ويرى محمد علىي رضا الحكيم أن التصوف ليس مجرد ثقافة دينية، أو اقتناء لمجموعة 

ي حياته، وإنما هو برنامج الرياضة من الرؤى 
 
الايدولوجية، يقتنع بها الإنسان، فيستغلها ف

 (117)الفكرية النفسية على سالك الطريق للتصوف أن يفعلها مرحلة مرحلة."

: فهناك علم  –وهو أحد شيوخ الصوفية  –ويرى البسطامي  أن الصوفية ترى العلم علمي  

 لسان، وهدفه التعليم لا العمل، وعلم باطن ظاهر وهي حجة الله على خلقه، من لسان إلى

ي ولدها، فطريق الإلهام   (118)هو العلم النافع الذي هو إلهام من الله ،
كالهام أم موش أن تلف 

؛ لأنه خير  ف من الوحي ي هو خير إلهي إلى الولىي بلا واسطة، وهو عنده أشر عند ابن عرنر

ي   يشهد الملك ويراه رؤية بصر عندما إلهي بواسطة الملك للأنبياء والرسل، فالرسول والنتر

ف، فأصابع الرحمن  يوح إليه، والإلهام من الوجه الخاص بلا واسطة وهذا أجل لقاء وأشر

ك".    (119)للوجه الخاص ويد الملك للوجه المشي 

ي الله من يشاء من عباده، بينما يجعل الباب مفتوحا  
فمعرفة الرسل هبة ربانية يصطف 

ي  للإنسان العادي؛ ليكتسب
 
ي ف

، فيستطيع الإنسان أن  يرتف  ي المعرفة بنظر ابن عرنر

المعرفة، ومنازلها عن طريق الرياضات، والمجاهدات الصوفية والإرادة، فتصفو نفسه، 

 ويصبح قادرا للالتقاء بالأنوار الإلهية . 

ولما كانت التجربة الصوفية عملا من أعمال الإرادة والوجدان، فقد كان الحب من أعلى 

المظاهر، والأعمال، ولا يقصد بالحب عند الصوفية بذلك الحب المادي الذي يهدف هذه 

، هو حب العابد للمعبود الحق .   إلى إشباع شهوة أو إحساس، أنما هو حب آخر إلهي

                                                      
 127جودة ,حسين ناجي, المعرفة الصوفية, ص][116
علمية, انظر: خناثة, ابن هاشم, الشعر الصوفي بين الرؤية الفنية والسياق العرفاني "مدخل إلى مفهوم القراءة الشعرية الصوفية ",دار الكتب ال][117

  15. ص2017.  1ط
 15, ص2015, 39رفة عند الصوفية, مركز دراسات الكوفة, جامعة الكوفة, ع انظر: الحكيم, محمد علي رضا, المع][118
 260- 259انظر: ابن عربي, رسائل ابن عربي, ص][119



 

" من أكير المصطلحات تداولا عند الصوفية  وتعد مصطلحات " الحب والشوق والحني  

ي 
 
ي ف

 
 عالم اللامعقول واللامحسوس واللامألوف لحظة الرؤية؛ لأنه يدخل فيها الصوف

ي أصل العبادة وشها وجوهرها، إذ لولا المعرفة بالمحبوب  (120)"، ي نظر ابن عرنر
 
فالحب ف

ء لا يعبد إلا بعد أن يخلع عليه العابد لباس التقديس، وكما أن الحب  ي
ما عبد، ذلك أن الشر

ي سبب الخلق ، فلما أحب الله ذاته وأحب أن ي   (121)عرف خلق الخلق . عند ابن عرنر

ي  
 
ي هو الحب المطلق لحقيقة الذات العلية وتجاوزها لكل ما هو ظرف

 
ولما كان هم الصوف

ي 
ي مكان 

، فإن ممارسته لهذه التجربة العاطفية تعكس ما تتعرض له انفعالاته من (122)زمان 

 تنام وتطور . 

ي التجربة الصوفية طريقا صعبا عير عنه الصوفيون 
 
، فطريق الحب لقد اتخذ الحب ف

ج الذكر بالحلم،  وسلوكه ليس بالأمر السهل، أنه طريق يتطلب المجاهدة، ففيه يمي  

وري أن يكون  (123)وتختلط فيها لحظة سكر بانفعال حب أو تجلٍ أو تمنٍّ ، فليس من الصر 

ي النصوص 
 
ن بالمرأة ف الحب مرادفا للمرأة عند الصوفية، إذ كثي  ما يطالعنا الحب غي  مقي 

، فهو استلهام الحقيقة، والحقيقة الصوفي ي
 
ة؛ لأن الحب أعم وأشمل من المرأة عند الصوف

هي مناط الانفعال، الانفعال السامي بتصعيد الغرائز إلى موطن الشوق والوجد والهيام، 

ي أرجاء نفسه، فيصبح هذا الحب همه، وحديثه وهمته . 
 
 هياما يملأ على الصوف

ي نفس المحب،
 
ي  لذلك يتخلل المحبوب ف

 
وما  سمىي الخليل خليلا إلا لتخلل خليله ف

ي كل حال 
 
ي وجوده، فإذا تكلم فيه، وإذا سكت فهو نصب عينه ف

 
قلبه، فوجوده مستهلك ف

ي تجرد  (124)،
ي المحبوب، وهو عند رابعة رمزا للذات العلية،الت 

 
فيكون المحب قد سكن ف

ي .  ، أو شهود الحق عند ابن عرنر ي الحب الإلهي
 
ء مادي، وتجلى ف ي

 من كل شر

ي هذه المحبة،  
 
وقد اهتمت المصادر القديمة بالمحبة الإلهية، ويبدي السهروردي رأيه ف

حبة ليست من تعليم الخلق، إنما هي مواهب من بأنها هي الصلة بي   الخلق والحق، والم

ي ذلك :" فالجمال الأزلىي الإلهي منكشف للأرواح غي  مكيف 
 
مواهب الحق، فيقول ف

                                                      
 15انظر: خناثة, ابن هاشم, الشعر الصوفي بين الرؤية الفنية والسياق العرفاني, "مدخل إلى مفهوم القراءة الشعرية الصوفية", ص][120
 15,ص 2015, 39علي رضا, المعرفة عند الصوفية, مركز دراسات الكوفة, ع انظر: الحكيم, محمد  ][121
 15انظر: خناثة, ابن هاشم, الشعر الصوفي بين الرؤية الفنية والسياق العرفاني"مدخل إلى مفهوم القراءة الشعرية الصوفية ", ص][122
 15خل إلى مفهوم القراءة الشعرية الصوفية ", صخناثة, ابن هاشم, الشعر الصوفي بين الرؤية الفنية والسياق العرفاني"مد][123
 17انظر: خناثة, ابن هاشم, الشعر الصوفي بين الرؤية الفنية والسياق العرفاني" مدخل إلى مفهوم القراءة الشعرية الصوفية ",ص ][124



178 

 

 

 

 

 

للعقل، ولا مفسر للفهم، لأن العقل موكل بعلم الشهادة لا يهتدي من الله إلا إلى مجرد 

 ينكشف للأرواح، ويرى السهروردي أن هذا الحب موهبة وعطاء من الله  (125)الوجود". 

ي كتابه "خصائص التجربة الصوفية "مصادر المعرفة والعلوم 
 
وقد حدد نظلة الجبور ف

؛ لتحقيق المعرفة، ولا يتحقق  ي
 
عند الصوفية، وعد الإلهام إحدى مصادر الكشف الصوف

ي محمد  عية والكونية منها: الأخذ عن النتر
ي نظر الجبور إلا بجملة من الأمور السرر

 
الكشف ف

 عليه وسلم، ويقصدون به الأخذ عنه يقظة أو مناما، والخصر  عليه السلام وقد  صلى الله

ي 
ت حكايتهم عن لقياه، والأخذ عنه، وما ورد من عنه من أذكار ومناقب، والفراسة الت  كير

تختص بمعرفة خواطر النفوس وأحاديثها، والهواتف من سماع الخطاب من الله، أو 

ولياء أو الخصر  أو إبليس، سواء كان مناما أو يقظة أو حالة الملائكة أو الجن أو من أحد الأ

بينهما بواسطة الأذن، والإشاء والمعراج، ويقصد بذلك عروج روح الولىي إلى العالم العلوي 

، بالكشف عن حقائق الوجود بارتفاع  ء من العلوم والأشار، والكشف الحشي ي
؛للإتيان بشر

لرؤى والمنامات، وتعتير من أكير المصادر الحجب الحسية عي   القلب وعي   البصر، وا

 (126)اعتمادا عليها، حيث يزعمون أنهم يتلقون فيها من الله . 

ي يبحث عنها الصوفية مبنية على مجاوزة العقل، هي نزعة تدفع الإنسان إلى  
فالمعرفة الت 

ي لا يصل إليه العقل". 
  (127)التسليم بعالم خف 

ي  أقرّ أعلام المتصوفة بمحدودية العقل 
 
ي المعرفة، فهم لا يصدرون ذلك عن نقص ف

 
ف

ي ،
ي المنطف  ي معرفة أساليب التفكي  المنهحر

 
 (128)تحصيل الثقافة الفعلية ولاعن ضعف ف

ي يدرك أنه إذ لا يمكن للعقل أن يحيط بكل ما هو موجود، لأن الموجود ليس كله 
 
فالصوف

  لا تدركه الحواس أو تتخيله أو تتصوره، فالسبيل إلى ا
ً
لمعرفة هو خوض التجربة محسوسا

ي المباشر للعلوم المعرفية من عند الله على 
ي إلى مستوى التلف 

 
ي ترفع الصوف

الروحية الت 

ي إعطاء حل حاسم 
 
ي تؤخذ نقلا، وتظهر عجز المذهب العقلىي ف

خلاف العلوم الأخرى، الت 

ي تجاوز  ي رأني
 
ي يبحث عن مصدر الحقيقة من أصلها، وهذا ف

 
لمشكلات الوجود، فالصوف

لة، وليس لدي يقي   بصدق ذلك . ح  دود الإنسانية إلى حدود أعلى مي  

                                                      
 183انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][125
 20انظر: الجبور, نظلة, خصائص التجربة الصوفية في الإسلام )دراسة ونقد( ,ص ][126
 93, ص1962, دار العودة, بيروت, 2انظر: أدونيس, الثابت والمتحول تأصيل الأصول ,ج ][127

 139,ص2007, 1انظر: جودة, ناجي حسين, المعرفة الصوفية )دراسة فلسفية في مشكلات المعرفة (, دار الهادي للنشر ,ط (][128



 

 " ي ، وابن عرنر ي الإدراك هما " الغزالىي
 
ي محدودية العقل ف

 
ومن أبرز العلماء الذين تحدثوا ف

ي 
 
ي ذلك :" فلعل وراء إدراك العقل حالم آخر، إذا تجلى كذب العقل ف

 
، فالغزالىي يقول ف

ي حكمه، " 
 
يحسم الغزالىي تساؤله بهذا القول :" وراء العقل و (129)حكمه، فكذب الحس ف

ي المستقبل وأمور أخرى 
 
طور آخر تنفتح فيه عي   أخرى يبصر بها الغيب، وما سيكون ف

ة (130)العقل معزول عنها " ، وبذلك يعلىي الغزالىي من أهمية الحس ويرى أن وراء العقل بصي 

 تتفتح لها الغيب . 

ي أن العقل لا يعطي  يقينا، لأنه يولد متناقضات )فأصحاب العقول ..  بينما يؤكد ابن عرنر

ء".  ي
 (131)ما اجتمعوا على شر

ي المستقبل، 
 
ي ستكون ف

ي معرفة الأمور الت 
 
ي على إهمال العقل ف فيتفق الغزالىي وابن عرنر

ي المعرفة . 
 
 ويقللون من شأن العقل ف

ي كتابه " المعرفه الصوفية " أسباب عجز العقل عن معرفة  
 
ي حسن ف ويلخص ناحر

: بأن الحواس هي مصادر المعرفة الفعلية والذوات الح ي
 
قائق المطلقة كما يراها الصوف

ة  الروحانية، وأن العقل تلميذ بي   يدي الحس، وانته القول عند الصوفية بأن البصي 

ي لمحة خاطفة ما يعجز عنه العقل عن إدراكه". 
 
 (132)الكاشفة بوسعها أن تدرك وف

ي تحقيق ال
 
ي حسي   جودة سؤالا، فمت  ليس من السهل عند الصوف معرفة، فيطرح ناحر

ي وجود 
 
ي ؟ فأجاب على هذا السؤال عندما يتحقق للصوف

 
تتحقق المعرفة عند الصوف

ي حال القوة، ولا ينتقل الفعل، والتحقق إلا 
 
ي فوق طبيعي عند الإنسان ف

 
ي معرف

إمكان 

 ، ي
 
، وتطهي  القلب تماما، وأساس الإمكان المعرف ي

 
ام الطريق الصوف هو أن الروح بإلي  

اطات النفس  العلوي هو من عالم الأنوار الإلهية، ولو استطاع الإنسان أن يقطع صلته باشي 

الحيوانية، والبدن، لتمكن أن يستعيد صلته بذلك العالم، فيغدوا مهبطا للإلهام والكشف 

(133). 

ي  
 
ي نفسه ملف  ف

 
، عن عالمه، حيث يجد الصوف ي

 
اب الصوف وبذلك يحدث جوهر الاغي 

                                                      
 148انظر: الغزالي, المنقذ في الضلال, ص ][129

 149-148الغزالي, المنقذ في الضلال, ص(][130
 11, كتاب الجلالة, ص1948, ط حيدر آباد الدكن الهند, 1انظر: ابن عربي, رسائل ابن عربي, ج ][131
 136انظر: جودة, ناجي حسين, المعرفة الصوفية, ص ][132
 138معرفة الصوفية, صانظر: جودة, ناجي حسين, ال][133



180 

 

 

 

 

 

، فمت  تخلص عال ي
 
، فالقلب أداة مهبط الألهام الصوف م ليس عالمه، ومفارقا لعالمه الأصلىي

من الشهوات والكدورات كانت صلته بالروح العلوي، فالنفس أو الجسد هي مصدر 

ي تحجب الرؤية الصوفية، فالنفس أعظم حجاب". 
، والآثام الت    (134)المعاضي

عرفة بالتخلص من كل ملذات الدنيا إذن ، يمكن القول إن السبيل للوصول إلى الم

ي 
وشهواتها وكدوراتها، وحت  تكون النفس نقية طاهرة  ؛ لأن النفس هي مركز الآثام الت 

 تحجب الرؤية عند الصوفية . 

ي ذلك الرواية 
 
وقد فرق الصوفية بي   العلم والمعرفة، فالعلم منسوب إلى الإنسان سبيله ف

 ا يعت  بالحقائق الثابتة . والدراية أو النقل أو العقل وغالبا م

ة أو القلب أو الوجدان أو الحدس ي حي   أن المعرفة سبيلها التجربة وأداتها البصي 
 
، (135)ف

ي التجربة الصوفية يعتمد على عرفان القلب؛ لأنه من التقليب وهو يناسب 
 
فالمعرفة ف

ي الأحوال دائما 
 
ي لا تثبت على حال فإن القلب معلوم بالتقلب ف

فهو لا يبف   التجليات الت 

على حال واحدة، فكذلك التجليات الإلهية من لم يشهدها بقلبه ينكرها بعقله، فالعقل 

ي الأحوال، والقلب عند الصوفية مصدر الإدراك 
 
يقيد الإنسان، ولكن القلب شي    ع التقلب ف

ة الكاشفة (، فالقلب يستطيع أن يدرك ما يعجز عنه  والإحساس، وبه يطلقون عليه )البصي 

ت العق ل :" وهو لطيفة ربانية روحانية، لها بهذا القلب الجسيمات تعلق )...( وقد حي 

ي إدراك وجود علاقته". 
 
  (136)عقول أكير الخلق ف

وقد أعلى الصوفية من مكانة القلب، فالقلب هو الأداة الدالة على المعرفة الصوفية كاسم 

ي :" وعند القوم .. السر ألطف من  جامع إلى جانب الروح، ويؤكد هذا الكلام قول القشي 

ق من القلب".  ي بقوله  (137)الروح، والروح أشر ق نيكلسون مع رأي القشي  ويتفق المستسرر

، وإن كنا نستطيع أن نمي    :" فالقلب والروح ي
 
ي حياة الصوف

 
.. فهما الأداتان الروحيتان ف

ا واضحا "  أحدهما عن الآخر تميي  
(138) .. 

ي 
 
ومن هذا الكلام فإن القلب والروح هما جوهر التجربة الصوفية وب  هما يسلك الصوف
                                                      

 140انظر: جودة, ناجي حسين, المعرفة الصوفية, ص (][134
 140جودة, ناجي حسين, المعرفة الصوفية, ص][135
 3, ص3انظر: الغزالي, أبو حامد, إحياء علوم الدين, ج ][136
  309, ص1انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ج ][137
 149انظر: نيكلسون, في التصوف الإسلامي, ص][138



 

 طريقة ويصل إلى المعرفة . 

ة الكا شفة عندما قال :"انته الصوفية وقد عير عرفان عبد الحميد فتاح بالقلب بالبصي 

ي 
 
ة الكاشفة بوسعها أن تدرك وف ي كل زمان إلى القول، بأن البصي 

 
رواد التجربة الروحية ف

 (139)لمحة خاطفة ما يعجز العقل عن إدراكه". 

ي مصطلحا أجنبيا )الحاسة المتعالية الكونية( وهي حالة لم يخير 
وينقل لنا أبو العلا عفيف 

عن وجودها إلا أصحاب التجربة الصوفية، وهي متعالية عن وعي العقل وإدراك الحواس 

ي كل إنسان 
 
الخمس، وهي كونية لأنها تدرك الحقائق المطلقة، وهي وإن كانت موجودة ف

ي كل إنسان بالعقل". بالقوة، فإنها لا تو 
 
 (140)جد ف

فالقلب له مفهوم خاص عند الصوفية يستطيع من خلاله إدراك ما يعجز العقل عن 

 .(141)إدراكه واللغة عن وصفه 

وقد شبه الغزالىي القلب بالمرآة، فكما أن المرآة تكون مستعدة لاستقبال الصورة بالجلاء  

 الغزالىي أن والصقل، كذلك القلب إن كان غي  مجلو فهو لا يستطي
ع أن يتقبل العلوم، وبي  

ها هو الإعراض عن  الشهوات تجعل مرآة القلوب تصدأ، والطريق لجلاء القلوب وتطهي 

ها تكون قد استعدت لقبول المعارف  المعصية، والشهوات، وتطهي  القلوب، فعند تطهي 

وبذلك  (142)الإلهية، فوجب على من يريد التعلم أن يطهر نفسه ويخلصها من الرذائل . 

 يكون القلب عند الصوفية محل الكشف والإلهام. 

ي صاحب 
 
ي غي  طريق الباحث، والعالم، والفيلسوف، فالصوف

 
لا شك، أن طريق الصوف

ي طريق الحقيقة أدوات مغايرة عن أدوات 
 
ذوق، يتبع طريق الكشف، والرؤية، وهو يسلك ف

 الآخرين . 

( تطهري نامٍ والتجربة الصوفية كما يصفها أهل الصوفية مرت بس  ي
 
لم )الطريق الصوف

ومتصاعد تختلف بداياته عن أواسطه عن نهايته، فقد يتطابق أكير من تعريف لمتصوفة 

ي المقام والأحوال الذي هم 
 
ي الزمان والمكان والثقافة، ولكنهم تطابقوا ف

 
عاشوا اختلافا ف

                                                      
 144, ص1984, 1404, بيروت 2انظر: فتاح, عرفان عبد الحميد, الفلسفة الإسلامية, دراسة ونقد, مؤسسة الرسالة, ط][139
 20انظر: عفيفي, أبو العلا, التصوف, ص ][140
 20انظر: عفيفي, أبو العلا, التصوف, ص ][141
 ,ص  1973بيروت,  ,2انظر: صليبا, جميل, تاريخ الفلسفة العربية, دار الكتاب اللبناني ,ط ][142



182 

 

 

 

 

 

ي المقامات والحال
 
ي زمان ومكان واحد لكن، يختلفون ف

 
والمواجيد .  فيه، وقد يعيشون ف

(143) 

ي 
ي عناوين مختلفة: )السفر والسلوك والمعراج( والطريق الت 

 
لقد اتخذ الطريق الصوف

يقول عنها نيكلسون :" وصف المتصوفة كل جنس ونحلة، تقدم الحياة الروحية بأنها 

ي ،إذ هو يتألف من المقامات  (144)رحلة". 
وطريق التطهر الروحي هذا ذو تكوين ثنانر

كان بصفة أنها سلسلة من الحالات النفسية، الشعورية، ولذلك أولى والأحوال، وهما  يشي 

ة.   الصوفية المقامات والأحوال أهمية كبي 

 أبرز قضايا التصوف : 

تعد المقامات والأحوال من أبرز قضايا التصوف، وقد تناولت  المقامات والأحوال : 

ي التصوف، ومن أبرز هذه المؤلفات اللمع 
 
المؤلفات الأولى مصطلحات المقام والأحوال ف

ي، وعوارف المعارف للسهروردي، وكشف  ية للقشي  ، الرسالة القشي  ي التصوف للطوشي
 
ف

، و  ي أشار مجاهدة النفس للحكيم المحجوب للهجويري، والفتوحات المكية لابن عرنر

هم .  مذي وغي 
 الي 

وقد تناولت المؤلفات الأولى تعريف الحال والمقام والفصل بينهما، وعلامات كل واحد، 

ف الحال أم المقام، ووضحت طريق الحال وطريق المقام، وكما تناولت أنواع  وأيهما أشر

ية، قام بتعريف ا لحال عند الصوفية :" معت  الأحوال والمقامات، فصاحب الرسالة القشي 

يرد على القلب من غي  تعمد منهم، ولا اجتلاب ولا اكتساب لهم من طرب أو حزن أو بسط 

 (145)أو قبض  أو انزعاج أو هبة أو احتياج، فالأحوال مواهب والمقامات مكاسب". 

ي من  
ي للحال عند الصوفية أن السالك يعيش هذه المشاعر الت  ي تعريف القشي 

 
ونرى ف

لها يستطيع الوصول إلى الله، فهذا التعريف كان عاما لكافة الناس، ولم يقتصر على خلا

 الصوفية . 

بينما نرى أن الطوشي عرف الحال، إذ يقول :" ما يحل بالقلوب أو تحل به القلوب من 

                                                      
 158انظر: جودة, ناجي حسين, المعرفة الصوفية, ص][143
 158جودة, ناجي حسين, المعرفة الصوفية, ص][144
  57انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص ][145



 

 فالطوشي ربط الأحوال بصفاء الأذكار .  (146)صفاء الأذكار "،

مذي سبب المجاهدة ود ى أن الإنسان منذ ولادته غذي ويبي   الحكيم الي  واعيها، في 

ي الحياة من زينة وب  هجة، فلما بلغ 
 
بالشهوات، فالفرح رافقه اللذة والنعمة، وقد فرح ف

وشب وجب عليه الوفاء بالإسلام، فاستعصت النفس عندما نهاها فاحتاج إلى مجاهداتها 

ي تكس
ب المريد الأحوال حت  يقيم أمر الله عز وجل، " فالرياضات والمجاهدات هي الت 

ومن هذا الكلام نستطيع أن نقول إن المجاهدات هي سبب المقامات  (147)والمقامات "،

ي تؤدي 
، من تهذيب النفس بالمجاهدات والرياضات الت 

ّ
والأحوال هي المسبب، فلا بد

ي ظل المريد . 
 
 دورها ف

ي تعريف المقام حيث قال عنه: "ما يتحقق به العبد بمي    لة من الآداب وكما تناول القشي 

ب تطلب، ومقاساة وتكلف، فمقام كل أحد  مما يتوصل إليه بنوع تصرف، ويتحقق به بصر 

ي المقام (148)موضع إقامته عند ذلك، وما هو مشتعل بالرياضة له  "، فقد جعل القشي 

ي بالرياضة الروحية . 
 
لة يصلها الصوف  مي  

ي كتابه" كشف المحجوب" بي   الحال 
 
والمقام، إذ يقول :" المقام وقد فرق الهجويري ف

ي 
 
ي محل الاجتهاد وتكون درجته بمقدار اكتسابه ف

 
عبارة عن طريق الطالب، وموضعه ف

ة الحق تعالى "، ي من خلال الاجتهاد، وما يحققه من  (149)حصر 
 
فجعل المقام طريق الصوف

ي يكتسبها . وأما الحال عنده عبارة عن" فضل الله تعالى ولطفه إ
لى جهد هو الدرجة الت 

فالحال إذن، هبة ربانية يمنحها الله  (150)قلب العبد، دون أن يكون لمجاهدته تعلق به "،

 لعبده الذي يختار . 

ي كتابه "عوارف المعارف "، عن علاقة الحال بالمقام، وكيفية 
 
بينما تحدث السهروردي ف

 لتحوله، والمقام مقاما لثبوته واستقر 
ً
اره، وقد تحول الحال إلى مقام فقال :" سمىي حالا

، مثل أن ينبعث من باطن العبد المحاسبة ثم تزول 
ً
 ثم يصي  مقاما

ً
ء بعينه حالا ي

يكون الشر

                                                      
 66انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][146
, دار الكتب 2انظر: الترمذي ,أبو عبد الله محمد بن علي بن الحسن بن بشر, أسرار مجاهدة النفس, المحقق, إبراهيم شمس الدين, ط ][147

 170- 169, ص2005العلمية, 
 58انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص][148
 409, ص2انظر: الهجويري, كشف المحجوب, ج][149
 409, صانظر: الهجويري, كشف المحجوب ][150



184 

 

 

 

 

 

ي حال المحاسبة يتعاهد الحال، 
 
الداعية بغلبة النفس، ثم تعود ثم تزول، فلا يزال العبد ف

ثم يحول الحال بظهور صفات النفس إلى أن تتداركه المعونة من الله الكريم ويغلب حال 

محاسبة، وتنقهر النفس، وتنضبط، وتتملها المحاسبة فتصي  المحاسبة وطنه ومستقره ال

ي بعثت من الله وكانت هبة من داخل العبد، ولكنها بسبب  (151)ومقامه "،
فالأحوال الت 

ي مصدر الآثام تزول، فيعود العبد مرة أخرى 
 
ها الصوف ي يعتير

ية الت  منازعة النفس البسرر

 سألة، فتصي  المحاسبة وطنه ومستقره . لمحاسبة نفسه، وتتكرر الم

:" موهوب   ي  لدوام الحال من تطهي  النفس وانقهارها، فالأحوال كما يراها ابن عرنر
ّ
فلا بد

غي  مكتسب وغي  ثابت، إنما هو مثل بارق برق، فإذا برق إما أن يزول نقيضه، وإما أن 

  (152)تتوالى أمثاله، وهكذا كل مأمور به فهو مقام يكتسب". 

لات فالح ي التي  
ال والمقام حياة سلوكية خلقية تقوم على حال المجاهدة، والرياضة وتلف 

 .(153)والفتوحات الإلهية " 

ي أثناء سلوك الطريق، يفرقون بي    
 
والصوفيون عندما يعرضون لاختبارات الروح ف

ي أحوالا، ومن 
ي عابر، فيسمى الأول مقاما والثان 

وضعي   متبايني   الأول ثابت والثان 

" إحياء العلوم "، المؤ  ي
 
 الذين عرفوا الحال بالمقاربة والمباينة مع المقام الغزالىي ف

لفي  

حيث يقول :" إنما يسمى الوصف مقاما إذا ثبت وأقام، وإنما يسمى حالا إذا كان عارضا 

ي كل 
 
ي ف

 
شي    ع الزوال .. فالذي هو غي  ثابت يسمى حالا لأنه يحول على القرب؛ وهذا جار ف

  (154)لقلب". وصف من أوصاف ا

ي 
 
ي :" أن الشخص ف

 
ف ي تصورهم لهذا الي 

 
ي المريد من مقام إلى مقام، فاختلفوا ف

 
أما ترف

ي إليه، فبوجدانه ذلك الحال يستقيم 
مقامة يعط حالا من مقامه الأعلى الذي سوف يرتف 

ي على المريد الذي يريد  (155)أو مقامه الذي هو فيه، ويتصرف الحق فيه كذلك "،
فينبع 

ي مقام فوقه، الانتقال 
 
من مقام إلى مقام، أن يحكم مقامه، ولا يكتمل ترقيه إلا بعد ترقيه ف

 فينظر من مقامه العالىي إلى ما دونه . 

                                                      
 423انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][151
 122, ص3, ج 177, ص2انظر: ابن عربي, الفتوحات المكية, ج ][152
 141انظر: السايح, أحمد عبد الرحيم و عائشة يوسف المناعي, دراسات في التصوف الإسلامي, ص ][153
 88واليوم, سيد حسن نصر, صانظر: الغزالي, إحياء علوم الدين, ص, انظر الصوفية بين الأمس  ][154
  249انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][155



 

ي خلقية، وكذلك 
ي التصوف، أن المقامات هي مكتسبة، تتضمن معان 

 
ويرى الباحثون ف

ل بالقلوب، وهي مواهب لا تخلو بدورها من من معالم  خلقية الأحوال، وهي نوازل تي  

 فالأحوال منحة من الله والمواهب لا نهاية لها، أما المقام فكسب .  (156)"،

ي : "الأحوال   وقد اهتم المتصوفة بإبراز الفروقات بي   الحال والمقام، ويقول القشي 

ي من عي   الجواد، والمقامات تحصل بالمجهود". 
وقالوا أيضا:" الحال من  (157)تأن 

واجيد " وأضافوا فرقا آخر، أن الحال سابق والمقام لاحق المواجيد، والمقام طرق لهذه الم

ي ذلك 
 
ف من المقام فيقول ف . والسهروردي يفرق بي   الحال والمقام، ويرى أن الحال أشر

ف من المقام لما كان مشوبا بكسب العبد احتمال وجود الطبع فيه، والحال  :" الحال أشر

ف، ومقام الرضا أمكن، لا لما كانت موهبة من الله نزهت من مزج الطبع، فحا ل الرضا أشر

بد للمقامات من زائد الأحوال، فلا مقام إلا بعد سابقة حال ولا تفرد للمقامات دون سابقة 

  (158)الأحوال". 

، عن كيفية العلاقة بي   الحال والمقام والفرق 
ً
ويمكن القول بناءً على ما ذكر سابقا

ي المقام يكون للعبد فيه دور، وعمل، 
 
ي من مقام إلى مقام، أما الحال بينهما، ف

وعليه يرتف 

ي الحال، فهو منقطع . 
 
ي المقام متواصل، أما ف

 
 فهو هبة من الله، يهبه لمن يشاء، فالتنعم ف

ولم يكتفِ الصوفيون بالحديث عن الأحوال والمقامات بإظهار الفروقات بينهما، وأيهما 

ي تقود الإنسان إلى
ف، إنما بينوا الطريق والخطوات الت   الله، وذكرت كتب التصوف أن أشر

 .(159)أول من تكلم عن المقامات من المتصوفة ذو النون المصري

ة  ي كتاب اللمع " يعد مؤلفه عسرر
ي عدد المقامات والأحوال، فف 

 
وقد اختلف المتصوفة ف

من أحوال الروح " المراقبة، القرب، المحبة ،الخوف، الشوق، والأنس، والاطمئنان، 

 .  .(160)"والمشاهدة، واليقي  

ي طالب والغزالىي تسعة ، والسهروردي قسم المقامات إلى (161)بينما نجدها عند المكي أنر

                                                      
  294, ص2006, 2انظر: صبحي أحمد محمود, الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي, دار المعارف, القاهرة, ظ][156
 271انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص ][157
 268 – 267انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][158
 42انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص][159
  42انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][160
 180المكي, أبو طالب, قوت القلوب . ص ][161



186 

 

 

 

 

 

:" التوبة، الورع،  ة أحوال، فالمقامات عند السهروردي هي ة مقامات والأحوال إلى عسرر عسرر

، الفقر، الشكر، الخوف، الرجاء، التوكل، الرضا"، وأما الأحوال فهي :"  الزهد، الصير

 (162)الأنس، القرب، الحياء، الاتصال، القبض، البسط، الفناء، البقاء".  المحبة الشوق،

 ايجابيا،  
ً
ي عددها وترتيبها، فإن هذا الأمر لا يعد سلبيا بل أمرا

 
فرغم اختلاف الصوفيي   ف

ي باطن النفس 
 
 الخلجات النفسية والحالات الوجدانية، وتغلغلوا ف

ّ
وا عن أدق فقد عير

 ألطف أشارها . وشعبوا أدق أجزائها، وحللوا 

ي  الطريق عير المقامات والأحوال، قال الجنيد :" لا يبلغ 
 
ي سبيل المعرفة يسلك الصوف

 
ف

العبد حقيقة المعرفة، وصفاء التوحيد حت  يعير الأحوال والمقامات". 
(163)  

ه، ويلج  ولا بد للمقامات والأحوال بجامع يجمعها؛ ليتحقق لديه حقائق لا يملكها أحد غي 

سموات، ويكاشف القدر، فقد تحدث السهروردي عن المقامات والأحوال، ملكوت ال

ت المقامات والأحوال، وثمرتها، فرأيتها يجمعها ثلاثة أشياء بعد صحة  ويقول :" اعتير

وطه .. ومن تحقق بحقائق هذه الأرب  ع، يلج ملكوت السموات،  الإيمان، وعقوده ،وشر

، فكلها من هذه الأرب  ع ظهرت، وب  ها تهيأت، ويكاشف بالقدر والآيات، والأحوال والمقامات

ي الدنيا، والثالث 
 
ي الزهد ف

وتأكدت، فأحد الثلاثة بعد الإيمان التوبة النصوح، والثان 

 (164)بتحقيق مقام العبودية بدوام العمل لله". 

 للمقامات والأحوال، أن يجمعها أشياء  
ّ
بعد أن يكون لديه  –عند السهروردي  -لا بد

ه،  الإيمان الصحيح وط وب  هذه جميعا تتحقق لديه حقائق لا يملكها أحد غي  والعقود والسرر

أنه يلج ملكوت السموات، ويكاشف القدر والآيات ويصي  له ذوق وفهم لكلمات الله 

ي ويرتفع ويتحقق لديه مقام العبودية بدوام العمل لله. 
لات، وب  ها يرتف   المي  

وط  للارتقاء من مقام إلى مقام لسالك  ومن كلام السهروردي السابق نفهم أن هناك شر

ي رحلته 
 
ي يتدرج فيها المريد ف

الطريق، فالمقامات أشبه ما تكون بدرجات السلم، الت 

ار بالمقامات والانشغال بها، والتوقف  المعرفية، ولذا يحذر الصوفية السالك عن الاغي 

                                                      
فقد قسمها أربعة عشر مقاما وهي ’ وانظر آداب المريدين, لأبي نجيب السهروردي  440- 439انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][162

 )الانتباه, التوبة, الإنابة, الورع, محاسبة النفس, الإرادة, الزهد, الفقر, الصدق, التصبر, الرضا, الإخلاص, التوكل (.
 37انظر: إبراهيم, مجدي محمد, التصوف السني, ص ][163
 428انظر: السهروردي, عوارف المعارف, ص ][164



 

حراف عن عندها؛ لأن الوقوف عند مقام من المقامات يوجب القطع عن المقصود والان

الهدف الاسمى، فالسالك الصادق المخلص لا يطلب المقامات، ولا يقصد المراتب 

ى دون انحراف أو التقاء .  ي طريقه إلى الغاية الكير
 
 والكرامات، وإنما هي منازل يقطعها ف

 المقامات والحوال

ومن خلال هذه الدراسة سوف نتناول أبرز أنواع المقامات، فهي الطريق  المقامات : 

ي كتابه " اللمع "، سبعة ومنها : 
 
 الروحي للسالك، وقد عد الطوشي المقامات ف

بدأت معظم كتب الصوفية بالتوبة عند الحديث عن المقام؛ لأنها أول المسلك  التوبة : 

، للمريد أن يتجرد من المعاضي والذنوب، لذلك توجب عليه الانفكاك منها 
ّ
، ولا بد ي

 
الصوف

اهتمت مؤلفات الصوفية بمقام التوبة، وأثرها على سالك الطريق، بالتوبة النصوح . وقد 

ي لغة العرب الرجوع، يقال 
 
ية التوبة قائلا :" وحقيقة التوبة ف فعرف صاحب الرسالة القشي 

عة إلى ما هو محمود فيه"، ي السرر
 
ي  (165)تاب أي رجع، فالتوبة الرجوع عما كان مذموما ف

فف 

ي هذه الحالة لا يكون إلا عن عمل اللغة تاب بمعت  رجع ومنها اشتقت ا
 
لتوبة، فالرجوع ف

ع .  ي السرر
 
ي كتابه  مذموم ف

 
ي القرآن الكريم أكير من مرة، فقال تعالى ف

 
وقد ورد ذكر التوبة ف

فلحون"
ُ
ها المؤمنون لعلكم ت  .(166)العزيز :" وتوبوا إلى الله جميعا أيّ

ها الذين آمنوا توبوا إلى الله توبة نص ". وقال تعالى :" يايُّ
ً
 لنظرية   (167)وحا

ً
وطبقا

ي من الله للعبد، لا من العبد لله، 
صوفية عالية، فالتوبة ليست إلا منحة إلهية، تأن 

، فلو تبت فهل يتوب  ت من الذنوب والمعاضي ي أكير
فقال رجل لرابعة العدوية :إن 

الله علىي ؟ فقالت: بل لو تاب عليك لتبت . 
من أراد الله به الهداية، هداه الله  (168)

ي هذا القول هبة من إلى
 
 الطريق المستقيم، وي  هدي من يشاء من عباده، فالتوبة ف

الله، يبعثها لمن يحب من عباده .وتبدأ عملية التوبة عند الصوفية باتخاذهم 

 ذا  معرفة عميقة، تكون كلمته المجردة مقام القانون، 
ً
 أو شيخا

ً
 أو مريدا

ً
مرشدا

ي 
 
ي حديثه عن والسالك يحاول أن يعير الطريق بهم، وف

 
هذا يقول الهجويري ف

ي نبذ الدنيا، أخضعوه ثلاثة أعوام 
 
شيوخ الصوفية :" وإذا اتصل بهم مريد ف

                                                      
 80انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص][165
 31سورة النور آية ][166
 8سورة التحريم آية  ][167
 62انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص ][168



188 

 

 

 

 

 

 وكرامة، وإلا أعلنوا 
ً
للرياضة والمجاهدة، فإن أتم مقتضيات هذه المجاهدة محبا

ي الطريق". 
 
 (169)أنه لن يقبل ف

العزم من الناس، فهي يمثل مقام الورع مرتبة عظيمة لا يبلغها إلا أولو  الورع : 

ي شبه 
 
صفة زائدة عن التوبة، إذ التوبة ابتعاد عن الحرام، والورع ابتعاد عما ف

ي رسالته 
 
ي ف . وقد ذكر القشي  حرام، وقد يكون ما بي   الحلال البي   والحرام بي  

 (170)قولا لسفيان الثوري:" ما رأيت أسهل من الورع، ما حاك نفسك تركته "،

ء يكون للنفس فيه شك . فسفيان الثوري يجعل ا ي
ي ترك أي شر

 
د تناولت  وقلورع ف

كتب الصوفية أقوالا لكبار المتصوفة عن الورع، فيذكر السراج قول الشبلىي حي   

،" وتكون  (171)سئل عن الورع ،فقال :" الورع أن يتشبث قلبك عن الله طرفة عي  

، ويصبح هذا  ك مراقبة الله له طرفة عي   المراقبة هي عي   الإنسان الورع، وأن لا يي 

ي قلبه وفكره، وبصره، شيان الدم 
 
النوع من الورع عبادة ملازمة لصاحبها، سارية ف

ي عروق جسده
 
إذن، فعند قولنا إنسان ورع ؛أي أنه وصل مرتبة عالية من الإيمان . ف

دة، وضبط النفس، والتوبة النصوحة، والابتعاد عن كل ما لا تتحقق إلا بالمجاه

ي الإيمان . 
 
 فيه شبه والورع زيادة ف

ي بدايته كان  الزهد: 
 
ي يسي  فيه، فالتصوف ف

ي والطريق الت 
 
الزهد منهج الصوف

ي معظم المؤلفات القديمة وعند  
 
زهدا، وللأهمية الزهد تعددت تعريفات الزهد ف

ي التصوف "، إذ عرف ومن أبرز هذه ا  كبار الصوفية. 
 
ي "اللمع ف

 
لتعريفات ما ورد ف

الطوشي الزهد بأنه :"أول قدم القاصدين إلى الله، المنقطعي   إلى الله، والراضي   

فالطوشي جعل الزهد هو أساس الأحوال، وحت   (172)عن الله، والمتوكلي   عليه"،

 باسم الزهد يتحقق الوصول إلى الله والانقطاع إليه لا يكون إلا بالزهد . ومن سمىي 

ي الدنيا فقد سمىي بألف اسم 
 
فقد سمىي بألف اسم محمود، ومن سمىي الرغبة ف

لة الزهد لأن لا يحمل اسمها إلا من كانت الدنيا آخر  (173)مذموم، وهذا يبي   مي  

 الصوفيون أن الزهد هو كل خي  وطاعة، حيث يقول الطوشي :" 
ّ
همه. وقد عد

                                                      
 انظر: الهجويري, كشف المحجوب, ص ][169
 9القشيري, الرسالة القشيرية, صانظر:  ][170
 71انظر: السراح, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][171
 92, الرسالة القشيرية, ص72انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع ,ص ][172
 72انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][173



 

ي الزهد، لم يصلح 
 
حكم أساسه ف ء مما بعده؛ لأن حب الدنيا رأس  فمن لم يُ ي

له شر

ي الدنيا رأس كل خي  وطاعة "
 
؛ لأن الزاهد يبعد النفس، (174)كل خطيئة، والزهد ف

ي القلب من كل الشوائب، فتكون النفس مستعدة للعبادة والطاعة، فمت   
ويصف 

ي سبيل الطاعات . 
 
 كان القلب صافيا كانت النفس نقية نشطة ف

يف،  الصير :  ي مؤلفاتهم الأولى مقام الصير شر
 
وقد تناول الصوفيون مقام الصير ف

ي أكير من تسعي   
 
ي القرآن الكريم ف

 
لة عظيمة، فقد جاء ذكره ف لما للصير من مي  

 الصابرون أجرهم بغي  حساب". 
 
، قال تعالى :" إنما يوف

ً
وقال الله  (175)موضعا

ك إلا بالله".  تعالى لنبيه :" واصير وما صير
ولذلك أفرد أصحاب المؤلفات (176)

ي قولا للجنيد عندما سئل عن الصير :" هو  ، فأورد القشي  الأولى مقاما للصير

تجرّع المرارة من غي  تعبيس " 
، فقد حدد الجنيد الصير بتحمل المرارة، دون (177)

، وذلك بعد أن يشعر . أن تشتكي أو تعبس ويصل الإنسان إلى مرتبة عالية من الصير

ي ذلك :" بالرجاء وال
 
ي يعايشها، فيقول ذو النون ف

ي كل الأحوال الت 
 
طمأنينة ف

: التباعد عن المخالفات، والسكون عند تجرّع غصص البلية، وإظهار الغت   الصير

ي ساحات المعيشة " 
 
 .(178)مع حلول الفقر ف

●  
ّ
التوك

اف لله وتسليمه جميع أمور  ل:  ل على الله دليل على إيمان المؤمن، وهو الاعي 
ّ
التوك

حياته، وأن الله هو المتوكل بجميع الخلق، المتصرف بأمورهم . وهو الاستسلام لله 

ل على  ولأمره. 
ّ
ي القران الكريم أكير من مرة ،فقال تعالى :" وتوك

 
ل ف

ّ
وقد تكرر التوك

وقال الله تعالى أيضا :" وعلى الله   (179)العزيز الرحيم الذي يراك حي   تقوم". 

ل المؤمنون". 
ّ
ي التصوف " وق  (180)فليتوك

 
ي كتابه " اللمع ف

 
د تناول الطوشي ف

ي العبودية وتعلق القلب بالربوبية، 
 
ل طرح البدن ف

ّ
ل، فقال :" التوك

ّ
تعريفا للتوك

                                                      
 72انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, عوارف المعارف, ص ][174
 10الزمر ,آية  سورة ][175
 127سورة النحل آية  ][176
 136انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص ][177
 140انظر: القشيري, الرسالة القشيرية, ص][178
 218سورة الشعراء ,اية  ][179
 51سورة التوبة, اية ][180



190 

 

 

 

 

 

، (181)والطمأنينة إلى الكفاية، فإن أعط شكر، وإن منع صير راضيا موافقا للقدر " 

ي هذا التعريف يظهر التسليم بالقضاء والقدر، والشكر لله على
 
نعمه والصير على  وف

 الابتلاءات . 

الرض ●

لة عظيمة عند الله، وقد  تعد من الدرجات الإيمانية  ا :  الرضا عبادة قلبية، لها مي  

ي الحب والشوق للقاء الله، فيعد قضاء الله نافذا لا 
ة، فتظهر فيها كل معان  الكبي 

الله  وقد ورد ذكر . محالة، لذلك فالمؤمن من يتقبل قضاء الله وقدره بكل رضا

ي الله عنهم ورضوا عنه " 
ي كتابه العزيز، فقال :" رض 

 
، (182)سبحانه وتعالى الرضا ف

 ." ويفرق السهروردي بي   الرضا والمحبة   (183)وقال تعالى :" ورضوان من الله أكير

ي الدنيا، فإذا بلغ الآخرة 
 
والخوف والرجاء، فالخوف والرجاء لا يفارقان العبد ف

ي الدنيا مبلغه انقطعا عنه، أما 
 
الرضا والمحبة فهما حالان لا يفارقان العبد ف

ي عن الرضا والمحبة "
ي الجنة لا يستغت 

 
، فالعبد يحب ويرض  (184)والآخرة؛ لأنه ف

ي المعطي مثل عطائه فكيف به إذا أعطاه ومكنه، إن هذه الحقيقة مدعاة 
 
لثقته ف

 لزيادة الحب والرضا وليس لنقصانه أو انقطاعه . 

 الحوال : 

الم -

 وأسمى العواطف الإنسانية، فكيف إذا توجهت هذه العاطفة لله  :بة ح
 
المحبة أرف

تعالى وموطن المحبة القلب، وطريقة المعرفة تعتمد على القلب والوجدان، 

ي مواضع من  
 
، وقد ذكر الله تعالى المحبة ف ي

 
وللمحبة مكانة عظيمة عند الصوف

ي الله بقوم يحبهم
ويحبونه "، وقال تعالى :" قل  كتابه، فقال تعالى :" فسوف يأن 

ي يحببكم الله"
ولما للمحبة من مكانة عظيمة فقد  .(185)إن كنتم تحبون الله فاتبعون 

ام: الموافقة  ي تعريف المحبة: "موافقة القلوب لله والالي  
 
ذكر صاحب الرسالة ف

 لله، وإتباع الرسول مع دوام الاستمرار بذكر الله تعالى، ووجود حلاوة المناجاة لله
                                                      

 79انظر :السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص][181
 8سورة البينة اية ][182
 72سورة التوبة آية  ][183
 451انظر :السهروردي, عوارف المعارف, ص ][184

 31سورة آل عمران آية  (][185



 

ام بكل ما يرض  (186)عز وجل" ، فالمحبة بهذا التعريف تكون موطنها القلب بالالي  

 الله، وإتباع سنة الرسول مع عدم الإغفال عن ذكر الله ومناجاته. 

وتناول الطوشي قولا للجنيد، عندما سئل شيخ الطريقة الصوفية عن المحبة، 

ي هذا (187)قال عنها:" دخول صفات المحبوب على البذل من صفات المحب " 
 
، وف

ي يبصر بها، وسمعه 
المعت  يمكن أن نفسر، أن الله إذا أحب عبدا، يكون عينه الت 

ي يبطش بها". 
 الذي يسمع به، ويده الت 

الش -

ي الوجود وهو حب الله والاشتياق إليه، فعظم الصوفية  وق : 
 
الشوق أعظم شعور ف

ي الذي يسلك الطريق
 
 من أحوال الصوف

ً
ويورد الطوشي أكير . الشوق وجعلوه حالا

ي كتابه " اللمع "، ومن أهم هذه التعريفات عند الطوشي 
 
من تعريف للشوق ف

، وهو يتولد من قوله: "الشوق هيجان القلب عند ذكر المحب، جذب القلوب

ي المحبة، ولا تكون المحبة إلا به، وهو (188)حقيقة المحب"
 
، إذن، فالشوق حالة ف

 اشتعال قلب المحب عند ذكر اسمه . 

الن -

عد الصوفية الأنس من الأحوال، وقد عرفه شيخ الطريقة الصوفية الجنيد ،  س : 

به مع الشعور  ، هو الاستئناس(189)فقال :" الأنس ارتفاع الحشمة مع وجود الهيبة"

ي " اللمع . بهيبته وعلوه
 
ي هذا المعت  الذي قاله الجنيد يعرف أبو نصر السراج ف

 
وف

"معت  الأنس بالله: "الاعتماد عليه والسكون إليه والاستعانة به، ولا يتهيأ عنه 

ي جميع أمور (190)بأكير من هذا"
 
، فالأنس بالله هو الاستعانة بالله والاعتماد عليه ف

ويظهر السهروردي بعض الاختلافات بي   . ن يسقط من قلبك تعظيمهحياتك دون أ

الأنس والهيبة، فالأنس خضوع النفس المطمئنة، بينما الهيبة خشوع النفس 

قان بفرق لطيف، بإعادة الروح"  .(191)المطمئنة، والخضوع والخشوع يتقاربان ويفي 

                                                      
 88انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][186

 88انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص (][187
 95انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][188
 96انظر: السراج, أبو نصر الطوسي, اللمع, ص ][189
 96انظر :السراج, أبو الطوسي, اللمع, ص ][190
 463انظر: السهروردي ,عوارف المعارف, ص ][191



192 

 

 

 

 

 

القرب حال من الأحوال، القرب هو قرب العبد من الله تعالى، فعد الصوفيون  :القرب

ي كتاب الله تعالى. 
 
فقال تعالى: "وإذا  ولأهمية القرب، فقد ورد ذكر القرب أكير من مرة ف

ي قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان"
ي فإن 

وقال تعالى أيضا: "ونحن  .(192)سألك عبادي عت 

ي ويعلل الصوفيون عبارة أقرب ما يكون العبد من ر  .(193)أقرب إليه من حبل الوريد"
 
به ف

سجوده، بأن الساجد أذيق طعم السجود بقرب؛ لأنه يسجد ويطوي بسجوده بساط الكون 

؛ لأن العبد يكون مناجيا (194)ما كان وما يكون "ويسجد على طرف رداء العظمة فيقرب"

ي إلى السماوات السبع بروحه، وليس بينه وبي   
للسر، بي   يديه، فبسجوده على الأرض يرتف 

ب يجعل العبد دائم الحرص على رضا الله والتقرب إليه بالطاعات، إذن القر . الله حجاب

 والابتعاد عن نواهيه . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
 186سورة البقرة آية ][192
  16سورة ق آية  ][193

 21انظر: السهروردي, أبو النجيب, آداب المريدين, ص (][194



 

 

 قائمة المراجع 

اث والتصوف  كتب الي 

ي الدين. ) ، محت  ي ي )ج 1948ابن عرنر  .(. حيدر آباد الدكن1(. رسائل ابن عرنر

 .الوعي (. تلبيس إبليس. دار 1970ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن. )

(. دار النهضة1960ابن خلدون، عبد الرحمن. ) ي
 
ح علىي عبد الواحد واف

 .(. المقدمة )تحقيق وشر

(. 1957ابن خلدون، عبد الرحمن. ) ي
(. شفاء السائل لتهذيب المسائل )تحقيق محمد تاوي الطبح 

 .إسطنبول

تحقيق عبد  ،8(. المحكم والمحيط الأعظم )ج 2008ابن سيده، أبو الحسن علىي بن إسماعيل. )

 .الحميد الهنداوي(. دار الكتب العلمية

، تحقيق عبد السلام محمد هارون(. دار 3(. معجم مقاييس اللغة )ج 1989ابن فارس، أحمد. )

 .الفكر

(. لسان العرب )تحقيق أمي   محمد عبد 1990ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد. )

ي  اث العرنر
 .الوهاب(. دار إحياء الي 

مذي . )الي  (. أشار مجاهدة النفس )تحقيق إبراهيم شمس الدين(. دار الكتب 2005، محمد بن علىي

 .العلمية

(. دار العلم 3(. الصحاح: تاج اللغة وصحاح العربية )ج 1990الجوهري، إسماعيل بن حماد. )

 .للملايي   

، عبد الرحمن. ) يف1982الجامي ات القدس. الأزهر السرر  .(. نفحات الأنس من حصر 

 .(. دار الكتب العلمية9(. تاج العروس من جواهر القاموس )ج 2007الزبيدي، محمد بن محمد. )

( .  .(. اللمع. دار الكتب العلمية1960السراج، أبو نصر الطوشي

ي 2003السهروردي، شهاب الدين. )  .(. عوارف المعارف. دار الكتاب العرنر

، عبد الوهاب. ) ي
ى )ج 1954الشعران   .(. دار الفكر1(. الطبقات الكير

، أبو حامد. )  .(. المنقذ من الضلال. دار المعارف1964الغزالىي



194 

 

 

 

 

 

، أبو حامد. )  .(. دار المعرفة3(. إحياء علوم الدين )ج 1997الغزالىي

 .(. التعرف لمذاهب أهل التصوف. دار الكتب العلمية1992الكلاباذي، أبو بكر. )

، أبو طالب. )  .العلمية (. قوت القلوب. دار الكتب1997المكي

وق1960مجمع اللغة العربية. )  .(. المعجم الوسيط )الطبعة الخامسة(. مكتبة السرر

 .(. معجم اللغة العربية المعاصرة. عالم الكتب2008مختار، أحمد عمر. )

(. مختصر صحيح مسلم )تحقيق محمد ناصر الدين 1982مسلم، أبو الحسي   مسلم بن الحجاج. )

(. المكتب الإسلامي  ي
 .الألبان 

 الدراسات الحديثة

، أبو العلا. ) ي
ي الإسلام. دار المعارف1993عفيف 

 
 .(. الصوفية: الثورة الروحية ف

. دار النهضة1991بدير عون، فيصل. )  .(. مدخل إلى التصوف الإسلامي

، إبراهيم. ) ي
. دار الفكر1984بسيون   .(. نشأة التصوف الإسلامي

، عبد المنعم. ) ي
 .. دار الرشاد(. الموسوعة الصوفية1992حنف 

، محمد. ) ي . مكتبة غريب1980خفاحر ي
 
اث الصوف ي الي 

 
 .(. الأدب ف

. دار الكتب العلمية2017خناثة، ابن هاشم. ) ي
ي بي   الرؤية الفنية والسياق العرفان 

 
 .(. الشعر الصوف

( .  .(. قواعد التصوف. المكتبة الأزهرية2004زروق، أحمد الفاشي

، أحمد محمود. ) . دار المعارف (. الفلسفة2006صبحي ي الفكر الإسلامي
 
 .الأخلاقية ف

. المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية1971غلاب، محمد. )  .(. التنسك الإسلامي

 .(. الفلسفة الإسلامية: دراسة ونقد. مؤسسة الرسالة1984فتاح، عرفان عبد الحميد. )

ي الإسلام. دار العلم للملايي   1981فروخ، عمر. )
 
 .(. التصوف ف

. )جودة، حس ي ي مشكلات المعرفة. دار الهادي2007ي   ناحر
 
 .(. المعرفة الصوفية: دراسة فلسفية ف

 .(39(. المعرفة عند الصوفية. مجلة مركز دراسات الكوفة، )2015الحكيم، محمد علىي رضا. )



 

، عبد الرشيد. ) ي المعاصر )أطروحة 2018هميشي ي العرنر
ي الخطاب الروانر

 
(. حضور التصوف ف

 .منشورة(. جامعة الحاج لخصر  باتنةدكتوراه غي  

جمة  المراجع المي 

 .(. أخبار الحلاج. دار ميسلون2008ماسينون، لويس. )

 .(. التصوف )تحقيق مصطف  عبد الرازق(. دار المعارف1954ماسينون، لويس. )

ي 2002نيكلسون، رينولد. ) يبة(. مكتبة الخانحر ي الإسلام )ترجمة نور الدين شر
 
 .(. الصوفية ف

(. دار القلم1966سون، رينولد. )نيكل ي
ي التصوف الإسلامي وتاريخه )ترجمة أبو العلا عفيف 

 
 .(. ف

، د.ت. )  .(. التصوف البوذي والتحليل النفشي )ترجمة ثائر ديب(. دار الحوار2007سوزوكي

 الدوريات

( . ي
 
. مجلة فكر ونقد، )2000أدادا، محمد الصوف ي

ي الروانر
 
 .(40(. ف

: المكونات والوظائف والتقنيات. منشورات (. 2003ستار، ناهضة. ) ي
 
ي القصص الصوف

 
بنية السرد ف

 .اتحاد الكتاب العرب

 

 

 

 

 

 

 

 

 


