
77  

 

 International Jordanian Journal Aryam for Humanities and Social Sciences; IJJA 
Volume2, Issue3, 2020  

 

 

The Value System and Its Impact on Promoting a Culture of Dialogue in Light of 

Contemporary Challenges and Changes 

Dr. Amar Fadila - Algeria 

 

 

 

Received: 5/6/2020 

Revised: 9/7/2020 

Accepted: 19/8/2020 

Published online: 23/9/2020 

 
* Corresponding author: 

Email: 
 live.mirage@gmail.com 
 
 

Citation: Fadila.A. (2020). The Value 
System and Its Impact on Promoting a 
Culture of Dialogue in Light of 
Contemporary Challenges and Changes. 
International  Jordanian journal Aryam for 
humanities and social sciences; IJJA, 2(3). 

https://doi.org/10.65811/236 
 
 

     

©2020 The Author(s). This article is an 
open access article distributed under 
the terms and conditions of the 
Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY 4.0) license. 

https://creativecommons.org/licens

es/by/4.0/ 

 

 

International Jordanian journal 
Aryam for humanities and social 
sciences: Issn Online 2706-8455 

 

 

 

 

 

Abstract:  This study highlights the role of the value system in promoting a culture of 
dialogue in light of contemporary challenges and changes. It emphasizes that societal 
change begins with individual transformation through rebuilding personal value systems. 
Values play a central role in shaping behavior, relationships, and life, while dialogue holds 
a prominent position among human values as an essential means of cross-cultural 
communication and understanding. The study also underlines the importance of social 
and educational institutions in instilling dialogue values among youth and addressing 
intolerance and closed-mindedness, contributing to the development of a tolerant and 
resilient society. 

 Keywords: Values, Culture of Dialogue, Educational Institutions, Tolerance, 
Combating Intolerance. 

ات المعاصرة  ي ضوء التحديات والمتغير
 
ي تعزيز ثقافة الحوار ف

 
 منظومة القيم و أثرها ف

  الجزائر  – د. أعمــر فضيلة

ي تعزيز  الملخص: 
 
ي ظل التحديات تسعى الدراسة إلى إبراز دور منظومة القيم ف

 
ثقافة الحوار ف

ات المعاصرة، مؤكدة أن التغيير المجتمعىي يبدأ بتغيير الإنسان عير إعادة بناء أنساقه  والمتغير

ي تشكيل سلوك الفرد وعلاقاته وحياته، كما يحتل الحوار مكانة 
 
القيمية. تلعب القيم دورًا محوريًا ف

ورية ل لتواصل والتفاهم بير  الثقافات المختلفة. وتوضح بارزة بير  القيم الإنسانية لكونه وسيلة صر 

ي غرس القيم الحوارية لدى الشباب، ومواجهة 
 
بوية ف الدراسة أهمية المؤسسات الاجتماعية والير

ي بناء مجتمع متسامح وقادر على التعامل مع التحديات 
 
التعصب والانغلاق، بما يساهم ف

 المعاصرة. 

بوية، التسامح، مواجهة التعصب المفتاحية:  لماتالك .القيم، ثقافة الحوار، المؤسسات الير

mailto:haceneaali82@gmail.com
https://doi.org/10.65811/236
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78  

 مقدمةال

لاشك أن الحوار قد أصبح ضرورة من ضرورات العصر الحديث للتغلب على المشكلات الواقعية في العالم المعاصر، 

الأديان السماوية خاصة فيما يتعلق بالقيم والحوار هو لغة الحكماء والعقلاء، ويكشف عن أرضية مشتركة فسيحة بين كل 

 المشتركة، فنحن بحاجة إلى أن نؤصل أجيالنا على هذه القيم من خلال الحوار.

، ولا يعني الحوار التطابق فكريا وعقائديا، كما لا يعني ى الآخر والابتعاد عن روح التعصبوالحوار هو تقبل الإصغاء إل   

 لكن يساعد على إبراز نقاط الالتقاء والاتفاق.الذوبان للاختلافات في العقيدة و

ونظرا إلى أهمية الدور الذي تلعبه الأسرة في تنشئة الأفراد على قيم الحوار وما يتطلبه ذلك من قبول التنوع والاختلاف بين 

 ر وقبول الآخر.الذات والآخرين وتقبل النقد والاعتراف بالخطأ والانتقال بالتفكير من حالات التعصب إلى انفتاح التفكي

إن الحوار قبل أن يكون طريقة ومنهجا، فهو علاقة ممارسة وضعية قائمة على تبادل الكلمات والخطاب على شاكلة ما 

 يحدث في المناقشة العادية. ومن حيث هو كذلك يكتسي أهمية وقيمة بالغة في اختبار المواقف وإزاحة التمركز الذاتي.

ومنهج قديم قدم الفلسفة وضعه أفلاطون وبصورة أقل أرسطو تحت اسم " الديالكتيك " ولكن الحوار طريقة ومنهج أيضا، 

أو علم الحوار، وعلى مستوى المنهج أيضا نميز بين فعل الحوار من جهة ومبدأ أو شرط الحوار من جهة ثانية، وهو معنى 

بمعنى التمييز الاصطلاحي بين الحوار  التمييز الاصطلاحي بين الحوار من جهة ومبدأ أو شرط الحوار من جهة ثانية وهو

 بمعنى الكلمة، أي الإنتاج المشترك للملفوظ والمعنى بواسطة ذاتين على الأقل.

يتضح أن مفهوم الحوار يتموقع بين مستوى تطبيقي، عملي يرتبط بالممارسة الفعلية للحوار ومستوى تنظيري يتعلق 

اقه وتحققهُ في الواقع، فكيف يمكن أن تؤثر القيم في تعزيز ثقافة الحوار في بالمبادئ والشروط القبلية التي تؤطر وتحكم انطب

 ضوء التحديات والمتغيرات المعاصرة ؟

 تحديد المفاهيم:

 الحوار:

يعد الحوار بكافة أشكاله ومسمياته المتعددة من لوازم الحياة وضمان استمرارها، وتتطلب لغة الحوار التعارف والتعاون    

تمكن من لغة الحوار وإدراك وظائفها الاجتماعية وأبعادها النفسية والتربوية، والتنبه إلى تأثير الكلمة ومفعولها، والتعايش وال

واختيار الاستجابة وتنويع الأسلوب واختيار المفردات والمصطلحات والتمكن من لغة الآخر في الحوار معه والإحاطة 

ية وقيمه وتاريخه وحاضره، وتعد لغة الحوار عاملا مهما من عوامل النهوض بمعرفته، وذلك بالإدراك الكامل لخلفيته الفكر

الحضاري ورسالة الإصلاح والتنوير في المجتمعات
1
. 

والحوار في معناه العام هو نوع من الحديث بين شخصين أو فريقين، يتم فيه تبادل الكلام بينهما بطريقة متكافئة فلا يستأثر 

عليه الهدوء والبعد عن الخصومة والتعصب به أحدهما دون الآخر، ويغلب
2
. 

                                                      
 .14(،سيكولوجية السياسة، قراءات في أحداث ساخنة وشخصيات بارزة، عمان، عالم الكتب الحديث وجدار للكتاب العالمي، ص 2009سعاد جبر سعيد)  1
 .22، ص 2(، الحوار آدابه وضوابطه في ضوء الكتاب والسنة، دار المعالي، الأردن، ط2002يحي بن محمد حسن بن أحمد زمزمي)  2



79  

وفي نفس السياق يعتبر " فرانسيس جاك " الحوارية مكونا لكل كلام، وتعرف كتوزيع لكل خطاب إلى لحظتين تلفظيتين، 

 توجدان في علاقة حالية، ويقدم المبدأ الحواري من خلال الحدود التالية: " كل تلفظ يوضع في مجتمع معنى، لابد أن ينتج

بطريقة ثنائية، تتوزع بين المتلفظين الذين يتمرسون على ثنائية الإصاتة وثنائية الغرض
3
. 

يعد الحوار وسيلة هامة للتواصل وتقبل الرأي والرأي الآخر واحترام النقد وترويض النفس، فهو لغة الإنسان المتحضر    

ه من ثورة معلوماتية وتغيرات متلاحقة، تفرض إرساء وينبغي التدريب عليه وممارسته ولاسيما في ظل هذا العصر وما يشهد

واقع جديد للحياة الاجتماعية والتعليمية والثقافية فالشخص الذي لا يجيد التحاور مع الآخرين لن يمتلك القدرة الذهنية التي من 

مباشرة المؤدية إلى الكثير من شأنها أن ترتقي به على مستوى الفكر والمعرفة، كما يعتبر انعدام الحوار من الأسباب الأولى ال

 المشكلات الاجتماعية.

والحوار نوع من الحديث بين شخصين أو فريقين يتم فيه تداول الكلام فيما بينهما بصفة متكافئة فلا يستأثر به أحدهما دون 

الآخر، ويغلب عليه الهدوء والبعد عن الخصومة والتعصب
4

 

 القيم:

الثبات وتتضمن بالمعنى الاجتماعي )فكرة أو مبدأ أو صفة( تكون محل تقدير، وتمثل يتضمن المعنى اللغوي للقيم معنى 

معيارا يحكم به على الأشياء أو الأفعال وتحدد الغاية التي يطمح إليها ويرغب فيها وتسير تصور الحالة الأمثل والأكمل وتقوم 

، ويشير زكي أحمد بدوي إلى مفهوم القيم الاجتماعية بدور الحافز على تحقيق الغاية المرغوبة ويتصف ذلك المعيار بالثبات

يوصفها " الصفات التي يفضلها أو  يرغب فيها الناس في ثقافة معينة وتتخذ صفة العمومية بالنسبة لجميع الأفراد، كما تصبح 

مرغوبة بالقيم السلبية من موجهات السلوك أو تعتبر أهدافا له وتوصف القيم المرغوبة بالإيجابية ،في حين توصف القيم غير ال

ويتحدد اتجاه القيمة لدى الأفراد وفقا للمعايير الثقافية السائدة في المجتمع وهذا يعني أن هناك منظومات قيم متقابلة في 

المجتمع
5
. 

وقد عرف حليم بركات القيم بأنها المعتقدات حول الأمور والغايات وأشكال السلوك المفضلة لدى الناس، توجه مشاعرهم 

فكيرهم ومواقفهم وتصرفاتهم واختياراتهم وتنظم علاقتهم بالواقع والمؤسسات والآخرين وأنفسهم والمكان والزمان،وتسوغ وت

مواقفهم وتجدد هويتهم ومعنى وجودهم أي تتصل بنوعية السلوك المفضل بمعنى الوجود وغايته
6
. 

القيم، حيث تعتبر عملية اجتماعية تختص  تعتبر القيم خاصية من خصائص المجتمع الإنساني، فالإنسان هو موضوع

بالجنس البشري عموما وتشتق أهميتها ووظائفها من طبيعة وجوده في المجتمع، فلا وجود للمجتمع الإنساني دون قيم، فهما 

( بأنهما كسطحي الورقة في تلاصقهما، فإذا محونا من أي kroeberظاهرتان متماسكتان أشد التماسك ويشبههما كروبير )

تمع إنساني قيمه فإننا بذلك نكون قد سلخنا عنه بشريته، وتشكل دراسة القيم أهمية خاصة كونها تمثل الملامح الأساسية مج

                                                      
 .85،ص 1(، المقاربة التداولية، ترجمة د. سعيد علوش، مركز الإنماء القومي، بيروت، ط1986فرانسواز أرمينكو)  3
 .11، الأردن، دار الحامد للنشر، ص 1والإقناع، طمصطفى يوسف كافي، د ت ، هندسة الحوار   4
ة تفعيل القيم في البحوث (، تفعيل دراسة القيم في المشكلات الاجتماعية والعلاقات بين الجماعات في المجتمع المعاصر، ورقة مقدمة إلى الدورة المنهجية في كيفي2010رشاد جيهان )  5

 .460 -459كلية الاقتصاد والعلوم السياسية، جامعة القاهرة، ص  2010فيفري  06/11والدراسات الاجتماعية بين 
 .329، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، ص 1(، المجتمع العربي المعاصر بحث استطلاعي، ط1991بركات حليم )  6



80  

لضمير المجتمع ووجدانه، وفي تشكيل ضمائر أفراد المجتمع وفي هذا السياق تهدف إلى تنظيم السلوك والحفاظ على وحدة 

الهوية الاجتماعية وتماسكها
7
. 

 

 وار:ثقافة الح

يقدم الدكتور إبراهيم عبد الله العبيد أفضل طريقة لتعريف ثقافة الحوار، إذ تتم من خلال وصف ما يقوم به الشخص الذي 

 لديه ثقافة حوارية قوية و بذلك يمكن وصف المثقف حواريا بما يلي:

 لديه فهم واضح لطبيعة الحوار. ▪

 الاتجاه الايجابي نحو الحوار و التحاور. ▪

 الحوار للفرد والمجتمع وكيف يؤثر فيهما.إدراك قيمة  ▪

 القدرة على استخدام مهارات الحوار لحل المشكلات اليومية واتخاذ القرارات المناسبة . ▪

ويغلب مستوى ثقافة الحوار على مدى قدرة المتلقي والمرسل على المحافظة على سلامة تدفق المعلومة والحديث بين 

يعة الحوار وأهدافه وآدابه ومهاراته وتطبيقاته المختلفة وما يترتب على ذلك من إدراك الطرفين والوعي والإدراك التام لطب

الحقائق والمفاهيم والقوانين وكيف يؤثر الحوار في الفرد والمجتمع ويتطلب ذلك وجود اتجاهات ايجابية نحو الحوار
8
  

تي تتوافر فيها إمكانيات الحوار مع النفس و الآخر وقد عرف الدكتور إبراهيم بن عبد الله ثقافة الحوار بأنها " العملية ال

والإيمان بوجوده وحقوقه والمحافظة على تدفق المعلومة والحديث بين الطرفين والإدراك والفهم لطبيعة الحوار وأهدافه 

وآدابه"
9

 

 

 

 أهمية الحوار:

عتين أو أمتين(، المتكلم والمتكلم معه أو إن الأصل في الكلام هو الحوار فنحن لا نتكلم إلا ونحن إثنان )فردين أو جما   

المخاطب والمخاطب، وما الكلام مع الذات إلا حقيقة متفرعة على حقيقة أولى وهي الكلام أو التخاطب مع الغير،فنحن نشبه 

 علاقتنا مع أنفسنا بعلاقتنا مع الغير، أي نقيس الكلام الداخلي على الكلام الخارجي.

الاختلاف، لأننا لا نتحاور إلا ونحن مختلفان، فالحوار لا يكون إلا بين مدعي ومعترض وما  كما أن الأصل في الحوار هو

الاتفاق في الحوار كما هو الحال عند تجاذب أطراف الحديث أو تدارس مسألة ما إلا حقيقة متفرعة عن الحوار الاختلافي، ثم 

إن أغلب حوارات الناس يغلب عليها الحوار الاختلافي
10
 تسي الحوار اليوم أهمية تتمثل في:ولذلك يك 

                                                      
 .21، دار الشروق للنشر، عمان، الأردن، ص 1(، الشباب والقيم في عالم متغير، ط2006ماجد زيود)  7
8

يلية مع صيغة إبراهيم بن عبد الله العبيد،تعزيز ثقافة الحوار ومهاراته لدى طلاب المرحلة الثانوية،الدواعي والمبررات والأساليب، دراسة وصفية تحل 

 .36،ص2017،مركز الملك عبد العزيز للحوار،الرياض،3مقترحة ،ط
9

 .37نفس المرجع،ص 
10

 .29، 27، ص 2006، 2الفلسفي، المركز الثقافي العربي، ططه عبد الرحمن، الحق العربي في الاختلاف   



81  

يعد الحوار وسيلة هامة للتواصل وتقبل الرأي والرأي الآخر واحترام النقد وترويض النفس، فهو لغة  ▪

الإنسان المتحضر وينبغي التدريب عليه وممارسته ولاسيما في ظل هذا العصر وما يشهده من ثورة معلوماتية 

جديد للحياة الاجتماعية والتعليمية والثقافية فالشخص الذي يجيد التحاور مع وتغيرات متلاحقة تفرض إرساء واقع 

الآخر لن يمتلك القدرة الذهنية التي من شأنها أن ترتقي به على مستوى الفكر والمعرفة، كما يعتبر انعدام الحوار من 

 الأسباب الأولى المباشرة المؤدية إلى الكثير من المشكلات الاجتماعية.

وار حقوقا ويوجب واجبات، فهو يعطيك حق حرية الاعتقاد والرأي، وحق الاعتراض والاعتقاد يعطى الح ▪

المخالف، ويوجب عليك واجبات إذ يجب التدليل على الدعوى أو الرأي وعلى المعترض الذي يطالب بالأدلة أن 

ر مجالاً لممارسة القوة يستمع أولا إلى أدلة المدعي قبل الدخول في الاعتراض على دعواه، لذلك يعتبر الحوا

الاستدلالية للإنسان، فبقدر تملك آليات الاستدلال بقدر تملك سير الحوار
11

. 

 يساهم الحوار في إقناع الآخرين، وتغيير اتجاهاتهم التي قد تدفع إلى تعديل سلوك الأفراد إلى الأفضل. ▪

ل المشترك، مما يساهم في وجود يساعد الحوار على تنمية قدرة الأفراد على التفكير والتحليل والاستدلا ▪

 ثقافة مشتركة وتفكير جماعي بين أفراد المجتمع الواحد.

يساعد الحوار على حل الكثير من المشكلات، وسوء التفاهم الذي قد يحدث بين الأفراد نتيجة لعدم وضوح  ▪

 الأفكار للآخرين.

ء عقل منهجي سليم يواجه العدو يتحقق التفاهم بالحوار الايجابي الذي يسعى لتحقيق عمارة الأرض وبنا ▪

المشترك لكل أبناء المجتمع المتمثل في بث روح الكراهية ونشر التفرقة والاتجاهات والمذاهب والعرقية وغيرها من 

 المفاهيم والإيديولوجيات المعادية .

لحوار فالحوار له أهمية بالغة في إيضاح الصورة الحقيقية التي تقبع في فكر الطرف الآخر خاصة ذلك ا ▪

العلمي الهادف الذي يتجرد فيه المحاورون عن التعصب والتطرف
12

 

وعليه تشكل ثقافة الحوار اللبنة الأولى في احترام الرأي والرأي الآخر، ومقدمة لبناء أسس التعايش السلمي باعتبارها 

ان هناك احترام متبادل بين ضرورة إنسانية وحضارية، فالحوار في معناه الصحيح لا يؤدي إلى الهدف المنشود إلا إذا ك

الأطراف المتحاورة، وبهذا المعنى فإن الحوار يعني التسامح واحترام حرية الآخرين حتى في حالة وجود اختلاف في الرأي، 

كما أنه الطريق إلى استيعاب المعطيات والوقائع المكونة لمواقف الأطراف المتحاورة، بما يقود إلى فهم متبادل
13

. 

 شروط الحوار:

سيجد الأفراد بأن الحس الاجتماعي ينمو في داخلهم إن هم استغرقوا في فهم ذواتهم فسينتهون لا محالة إلى إدراك هذه     

الحقيقة، ويؤمنون بها، ويرتهنون لها، إن مظاهر الود والرحمة بين الناس مثلها كمثل البنيان المرصوص، والضعف ملازم 

وهذه كلها أسباب قوية للتواصل ودعائم متينة للحوار تتأتى من معرفة الإنسان لنفسه ومن  للإنسان ولابد أن يقابله العفو والصفح

 هنا نعتقد بوجوب توافر هذه الشروط من أجل حوار مثمر:

                                                      
11

 .28، ص 2013، 1طه عبد الرحمان، الحوار أفق للفكر، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت، لبنان، ط  
12

 .20،دار العلوم للنشر ،القاهرة،ص1(،الحوار مع" رؤية نقدية للحوار المعاصر ،ط2005علي خالد أحمد ) 
13

 .11(، مقالات في الثقافة السياسية، البحرين، معهد البحرين للتنمية السياسية،ص 2013لي جاسم وآخرون)البحار ع  



82  

تعميم قيم التسامح، إذ يعد مفهوم التسامح اليوم مقوما من مقومات الحداثة السياسية والاجتماعية، لقدرته على حل  -

تجة عن التعددية داخل المجتمع الواحد وبين المجتمعات، فهو البديل العادل للتعصب ورفض حق الآخر في الإشكالات النا

الاختلاف، والسبيل الوحيد إلى تعايش سلمي قائم على الاستواء في الحقوق بين مختلف مكونات المجتمع، وقد أكدت العديد من 

وتطور المجتمع وذلك من خلال تحرر الفرد من الحقد والكراهية،  النظريات الحديثة أن التسامح الاجتماعي يؤثر في نمو

فالتسامح يكون آمنا في ذاته ويتمتع بواقع رصين متحررا من التعصب ويتمتع بمرونة في علاقاته مع الآخرين تظهر على شكل 

 التقبل والتفهم ومشاعر الحب والاستجابات الإيجابية والتفاعل الاجتماعي السليم.

الظن، لعل من الأسباب المباشرة في صعوبة التواصل وانعدام الحوار هو سوء الظن بالآخرين بفعل المتخيل نبذ سوء  -

الذي نحمله توهما عنهم، وعليه فإن نجاح التواصل مشروط بحسن الظن بالآخرين وفشله عائد إلى سوء الظن بهم، ومرد ذلك 

 إلى جملة من الأسباب لعلها نفسية بالدرجة الأولى.

قافة الاعتراف بالآخر، يعني القبول بقناعات الآخرين والتعايش معهم بغض النظر عن انتماءاتهم الفكرية ومعتقداتهم ث -

 الإيديولوجية.

وكذا احترام التنوع والتعدد بعيدا عن النزعات الضيقة التي تحول دون بناء فضاء اجتماعي مشترك. فلا يمكن أن ينسجم 

والفرض والدفع بوسائل مادية لتغيير المواقع الإيديولوجية والفكرية وتبديلها، فالاعتراف بالآخر هذا المفهوم مع نزعات القهر 

 في صورته الأولية يعني احترام حياته الإنسانية وكينونته الذاتية.

ئ على إن شعور الخوف من ضياع الهوية ينم عن وهم ميتافيزيقي يكون فيه للذات سيادة على العالم والتاريخ، فأي طار -

الثقافة إما يقابل بالتشكيك في هويته وإما اللجوء إلى احتوائه من خلال مطابقته بواقع مماثل من التاريخ الثقافي والفكري ،وإما 

 تبني اختيار التأصيل بتوطيد فكرة الاتصال بدل الانفصال.

 ثقافة الحوار:

تمثل لها أفراد المجتمع ، ذلك أن الثقافة هي قوة و سلطة و إن الثقافة هي مجموع العقائد و القيم و القواعد التي يقبلها و ي

موجهة لسلوك المجتمع ، تحدد لأفراده تصوراتهم عن أنفسهم و العالم من حولهم و تحدد لهم ما يحبون و يكرهون و يرغبون 

مائرهم ، والرموز التي فيه ، وطريقة كلامهم و الألعاب الرياضية التي يمارسونها والأبطال التاريخيين الذين خلدوا في ض

 يتخذونها للإفصاح عن مكونات أنفسهم و نحو ذلك .

بمعنى أن الثقافة ليست علوما أو معارف جاهزة يمكن للمجتمع الحصول الثقافة نتيجة النمو التراكمي على المدى الطويل :

،تنتقل من جيل إلى جيل عبر التنشئة  عليها أو استيعابها و تمثيلها في وقت قصير وإنما تتراكم عبر مراحل طويلة من الزمن

الاجتماعية ،فثقافة المجتمع تنتقل إلى أفراده الجدد عبر التنشئة الاجتماعية حيث يكتسب الأطفال في مراحل نهوهم الذوق العام 

 للمجتمع .

ينمو الفرد ويتحرك : فكل محاور ينتمي إلى ثقافة محددة ، هذه الثقافة تحدد للفرد معطيات عامة  الثقافة ترتبط بالحوار

 ضمنها و يفهم الأمور و الحياة العامة عن طريق ثقافته المجتمعية .



83  

عندما تحاور شخصا فأنت تحاور ثقافة تقابلك لها معطياتها و أساسياتها لا يمكن لك أن تقنع الآخر دون أن تفهم ثقافته و 

لا يمكن الوصول إلى الآخر ...عندما يتحاور شخصان  محدداتها و بديهياتها و بدون ذلك لا يمكن فهم المصطلحات المقدمة و

 تتحاور ثقافتان و هذا ينطبق على حوار أهل الشمال و أهل الجنوب ، وعلى حوار المسيحيين و المسلمين...  .

نعمة شيوع ثقافة الحوار هي الضمان الوحيد لحل مشكلات المجتمع الحالية و المستقبلية و بذلك يكون التنوع الثقافي مصدر 

لا نقمة ،ولثقافة الحوار في المجتمع مرتكزات تضمن نجاح الحوار ،ومعوقات تلغي تحققه في المجتمع ،فالتجارب العالمية 

تاريخيا أثبتت أن ثقافة الحوار هي السبيل الوحيد لحل مشكلات الصراع المجتمعية
14

   

 القيم وأهميتها في إنجاح الحوار:

يوازن الإنسان بين نظرته لنفسه وبين نظرة الآخرين له خاصة أولئك الأشخاص الذين  تتطلب عملية تشكيل هوية الأنا أن

لهم أثر في حياته وفي كيفية تكوينه إذ يسعى الفرد إلى تحديد معنى لوجوده وأهدافه في الحياة، فإذا لم يحقق ما يريده فإنه يمكن 

سالبة ناتجة عن عوامل اجتماعية غير مساعدةالقول بأنه يعاني من اضطراب الهوية أو أنه في طور تبني هوية 
15

. 

إن الالتزام نحو القيم المجتمعة لدى الإنسان وما يفرضه عليه من واجبات يلتزم بأدائها سواء شرعية أم اجتماعية أو نفسية 

لمجتمعة والهوية تحتاج إلى تأكيد واضح للهوية الاجتماعية لدى الإنسان، لذا إن الارتباط بين مفهومي الالتزام نحو القيم ا

الاجتماعية ارتباط مهم ومؤثر في حياة الإنسان وأي قصور في إحداها يؤثر في الآخر، وقد أصبح هذا التأثير واضحا من خلال 

التشوه المعرفي الذي أصاب بعض جوانبها، مما نراه في الإعلام والتواصل الإنساني والذي أصبحت من إفرازات المشكلات 

التي يمر بها المجتمع وشرائحه المتعددة مما يدعو للوقوف وقفة علمية واضحة لتشخيص هذه التصدعات  الاجتماعية والأزمات

التي أثرت في المجتمع
16

. 

وعلى الرغم من اعتبار التحولات الاجتماعية مصدرًا أو عاملاً فعال في التأثير على القيم السائدة في المجتمع بصفة عامة 

هقر قيم وصعود أخرى أو ظهور قيم جديدة واختفاء أخرى، إلا أنه لا يجب إنكار دور هذه والأسرة بصفة خاصة من خلال تق

القيم السائدة في المجتمع أو الأسرة في عملية إعادة بناء تشكيل آليات الحوار وأيضا في عملية التغير الاجتماعي بحيث تتحول 

 عي أو محفز لذلك.هذه القيم إما إلى معيق لسير وديناميكية عملية التغير الاجتما

فتمسك الأسر في المجتمعات التقليدية بقيم تقليدية ورفضها التخلي عنها تتحول مع مرور الوقت إلى عائق كبير في تغير 

المجتمع من خلال اختلاق آليات اجتماعية وثقافية تهدف إلى الحفاظ على ما هو عليه عن طريق استغلال عملية التنشئة 

جتماعي وحتى العقاب الاجتماعي، وظيفتها اختلاق الحواجز والمعيقات في وجه أي مبادرة لتغيير ما الاجتماعية أو الضبط الا

هو سائد ومحاولة المحافظة عليه، وفي وجود مظاهر التغير أنتجت صراعًا بين هذه القيم التقليدية وقيم جديدة أنتجها هذا التغير 

الحوار وتعقده، بعبارة أخرى فإن الأفراد في المجتمعات التقليدية لا مما يحول أحيانا بل في كثير من الأحيان من صعوبة 

يزالون خاضعين لفكرة ما هو مسموح وما هو غير مسموح بحيث أن طموح الفرد في الوصول إلى أهدافه حتى وإن كانت تلك 

لطموحات والأهداف الأهداف تخدمه، ترغمه على مراجعة شرعيتها في إطار ما هو متعارف عليه في مجتمعه وهل هذه ا

تتعارض مع القيم والمعايير السائدة أم لا، لذلك ومع كثرة الممنوعات والطابوهات والمحرمات في المجتمعات التقليدية فإن 

                                                      
14

 .152، ص2014،السنة الثالثة ،ديسمبر 12بلال عرابي،ثقافة الحوار والتسامح في سوريا،مجلة حمورابي ،العدد 
15

 .124، دار وائل للنشر، عمان، ص 1(، النمو من الحمل إلى المراهقة، ط2004أبو الخير عبد الكريم قاسم )  
16

 .143(، علم النفس الاجتماعي، مكتبة دار الثقافة للنشر، عمان، ص 2004جابر جودت بني )  



84  

هامش حرية الأفراد يبقى محدودا وسبل الوصول إلى الأهداف يبقى هو الآخر ضيق، لذلك يميل الأفراد إلى التخلي عن الكثير 

س لأنهم يرونها غير سوية بل لأنهم يدركون عواقبها الاجتماعيةمن طموحاتهم لي
17

. 

 الخاتمة:

في ضوء ما سبق نخلص إلى القول أننافي أحوج وأكثر من أي وقت مضى إلى ترسيخ ثقافة الحوار إذ باتت ضرورة     

في حالة ديناميكية مستمرة مسايرة حتمية لا بد من تنميتها  وتفعيلها  إزاء التحديات التي تواجهها في ظل مجتمع معاصر يعيش 

للتغيرات العالمية المعاصرة ، وما صاحب ذلك من عولمة ثقافية فتحت الباب على مصرعية لثقافات و تفاعلات مع الشعوب 

أخرى اخترقت نسقنا القيمي وحلت محل القيم الأصلية الموروثة ،ومن هنا تصبح ثقافة الحوار أسلوبا فاعلا للإصلاح وتعزيز 

 ابط وإشاعة روح التسامح والمحبة والتماسك في ظل الأزمات المتراكمة.  الرو

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
17

 .16 -15ت الجامعية، الجزائر، ص (، أبحاث ودراسات في تاريخ الجزائر المعاصر، ديوان المطبوعا1982عمار هلال)  



85  

 قائمة المراجع 

ي أحداث ساخنة وشخصيات بارزة، عمان: 2009سعاد جير سعيد، 
 
، سيكولوجية السياسة: قراءات ف

 عالم الكتب الحديث وجدار للكتاب العالمي 

 ، ي ضوء الكتاب والسنة، عمان: ، 2002يحي بن محمد حسن بن أحمد زمزمي
 
الحوار آدابه وضوابطه ف

، الطبعة الثانية  دار المعالىي

، 1986فرانسواز أرمينكو،  وت: مركز الإنماء القومي ، المقاربة التداولية، ترجمة د. سعيد علوش، بير

 الطبعة الأولى

، الطب ، د.ت، هندسة الحوار والإقناع، عمان: دار الحامد للنشر ي
 
 عة الأولىمصطف  يوسف كاف

ي 2010رشاد جيهان، 
 
ي المشكلات الاجتماعية والعلاقات بير  الجماعات ف

 
، تفعيل دراسة القيم ف

ي البحوث والدراسات 
 
ي كيفية تفعيل القيم ف

 
المجتمع المعاصر، ورقة مقدمة إلى الدورة المنهجية ف

اير  11-6الاجتماعية، كلية الاقتصاد والعلوم السياسية، جامعة القاهرة،   2010فير

وت: مركز دراسات الوحدة 1991بركات حليم،  ، بير ي المعاصر: بحث استطلاعي ، المجتمع العربر

 العربية، الطبعة الأولى

، الطبعة الأولى2006ماجد زيود،  وق للنشر ، عمان: دار الشر ي عالم متغير
 
 ، الشباب والقيم ف

ب المرحلة الثانوية: الدواعي إبراهيم بن عبد الله العبيد، تعزيز ثقافة الحوار ومهاراته لدى طلا 

حة، الرياض: مركز الملك عبد العزيز للحوار،  رات والأساليب، دراسة وصفية تحليلية مع صيغة مقير والمير

 الطبعة الثالثة

، الطبعة الثانية2006طه عبد الرحمن،  ي ي العربر
 
، المركز الثقاف ي

ي الاختلاف الفلسف 
 
ي ف  ، الحق العربر

، الطبعة الأولى، الحوا2013طه عبد الرحمن،  وت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر  ر أفق للفكر، بير

، الطبعة 2005علىي خالد أحمد،  ، الحوار مع "رؤية نقدية للحوار المعاصر"، القاهرة: دار العلوم للنشر

 الأولى

ي الثقافة السياسية، البحرين: معهد البحرين للتنمية 2013البحار علىي جاسم وآخرون، 
 
، مقالات ف

 سياسيةال



86  

 ، ي ، العدد 2014بلال عرابر ي ي سوريا، مجلة حمورابر
 
 ، السنة الثالثة، ديسمير 12، ثقافة الحوار والتسامح ف

، الطبعة 2004أبو الخير عبد الكريم قاسم،  ، النمو من الحمل إلى المراهقة، عمان: دار وائل للنشر

 الأولى

 ، ي
، عمان: مكتبة د2004جابر جودت بن   ار الثقافة للنشر ، علم النفس الاجتماعي

ي تاري    خ الجزائر المعاصر، الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية1982عمار هلال، 
 
 ، أبحاث ودراسات ف

 


