
138  

 

 International Jordanian Journal Aryam for Humanities and Social Sciences; IJJA 
Volume2, Issue2, 2020  

 

 

 

Dialogical Hermeneutics according to the Philosopher Hans-Georg Gadamer 
Dr. Mustafa Kamal Al-Ma’ani 

Assistant Professor – Faculty of Arts, Al-Hussein Bin Talal University 

 

 

 

Received: 5/3/2020 

Revised: 9/4/2020 

Accepted: 19/5/2020 

Published online: 23/6/2020 

 
* Corresponding author: 

Email: 
mailto:mr6462@yahoo.com 
 

Citation: Al-Ma’ani.M.(2020). Dialogical 
Hermeneutics according to the 
Philosopher Hans-Georg Gadamer. 
International  Jordanian journal Aryam for 
humanities and social sciences; IJJA, 2(2). 

https://doi.org/10.65811/228 
 
 

     

©2020 The Author(s). This article is an 
open access article distributed under 
the terms and conditions of the 
Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY 4.0) license. 

https://creativecommons.org/licens

es/by/4.0/ 

 

International Jordanian journal 
Aryam for humanities and social 
sciences: Issn Online 2706-8455 

 

 

 

 

 

 

           Abstract: Gadamer’s philosophical hermeneutics, also called dialogical hermeneutics, builds 
on predecessors such as Spinoza, Schleiermacher, Dilthey, and Heidegger. It focuses on 
understanding and interpreting all that is comprehensible, aiming to liberate meaning in the 
humanities. Unlike natural sciences, truth in human sciences emerges from direct experience and 
openness to the world rather than methodological procedures. Gadamer’s approach emphasizes 
reading texts within their historical, social, and cognitive contexts and the continuous fusion of 
horizons through dialogue. 

 Keywords: Hermeneutics, Gadamer, Schleiermacher, Dilthey, fusion of horizons, hermeneutic 
circle, question and answer, presupposition logic. 

منيوطيقا الحوارية عند الفيلسوف هانز جورج غادامير   الهير

  د. 
ى
مصطفى كمال المعان     

ن مثل  الملخص:  مينوطيقا غادامير الفلسفية الحوارية على من سبقوه من التأويليير اعتمدت هير

ت بمحاولة  ن سبينوزا، شلايرماخر، دلتاي، وهيدغر، وركزت على فهم وتفسير كل ما يمكن إدراكه. تمير

ي العلوم الإنسانية، مع تجاوز المنهج العلمي 
ن

ي هذه تحرير المعنن ف
ن

التقليدي، إذ ترى أن الحقيقة ف

ة بالعالم والانفتاح عليه عير الفهم، لا من مجرد تطبيق المنهج.  ة المباشر العلوم تنبثق من الخير

، والانصهار المستمر  ي
ن

ي والاجتماعي والمعرف
ي سياقه التاريخن

ن
وتشمل وسائلها التأويلية قراءة النص ف

 للآفاق عير الحوار. 

، شلايرماخر، دلتاي، انصهار الآفاق، الدائرة  المفتاحية:  الكلمات منيوطيقا، غادامير الهير

اضات المسبقة.  مينوطيقية، السؤال والجواب، منطق الافير الهير

mailto:mr6462@yahoo.com
https://doi.org/10.65811/228
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

139 

 

إن مصطلح الهيرمنيوطيقا مصطلح قديم بدأ استخدامه في دوائر الدراسات اللاهوتية ليشير إلى مجموعة القواعد والمعاير 
تختلف عن التفسير الذي يشير إليه  -بهذا المعنى -التي يجب أن يتبعها المفسر لفهم النص الديني )الكتاب المقدس(. الهيرمنيوطيقا

أن هذا المصطلح يشير إلى التفسير نفسه في تفاصيله التطبيقية، بينما تشير الهيرمنيوطيقا إلى  على اعتبار Exegesisالمصطلح 
نظرية التفسير، وقد ظهر هذا المصطلح بهذا المعنى في سنة ألف وستمائة وأربعة وخمسون ميلادي وما زال مستمراً استخدامه حتى 

 .(i) البروتستانتيةاليوم خاصة في الأوساط 

( إلى Chladenius( وكلادينيوس )Spinozaالفهم الفلسفة الغربية الحديثة فقد عَمِدَ كلًا من سبينوزا )شغلت قضية 
معالجتها من وجهة نظر أكسيولوجية، منادين بأن فهم النص هو فهم حقيقة هذا النص. لكن لا يخلو هذا الفهم من معايير لغوية 

ينطوي عليها النص. وفن التأويل من منظور سبينوزا وكلادينيوس هو تداول الفهم لفك العُقد المبهمة التي وتسعى وفنية وحتى نفسية 
( أُفتتح عهد جديد للتأويل من خلال توسيع Schleiermacher( وشلايرماخر )G.F. Meierالأساسي للنص. ومع كلٍ من ماير )

 ،(ii) …عددة مثل الأدب، والفن، والفلسفةحركته من قراءة النص المقدس إلى فحص وتمحيص مختلف النصوص المرتبطة بميادين مت
م ويُعدُ شلايرماخر ممثلًا لمرحلة الانتقال من التأويل اللاهوتي إلى التأويل الفلسفي الإنساني. لكنه لم يولي أهمية كبرى لشرعية الفه

وصلاحيته، خلافاً لسبينوزا وكلادينيوس، وإنما يرتبط الفهم من منظوره بفردانية الفكر لشخص معين والذي يتلفظ بخطاب معين ضمن 
 ي خاص. سياق زمكان

ر "دلتاي"  فن التأويل باعتباره القاعدة الأساسية للعلوم الإنسانية أو علوم الفكر والمفتاح الهام ( Wilhelm Dilthey)ثُمَّ طوَّ
الذي لا يمكن الاستغناء عنه ليس فقط في فهم النص المكتوب من حكايات، وروايات، وقصص، وخطابات، ورموز، وأساطير، وإنما 

 مرئية المتمثلة في شبكة العلاقات الفردية والممارسات الاجتماعية والحقائق التاريخية والتحف الفنية.أيضاً النصوص ال

أولى دلتاي أهمية كبرى لما يُعرف بـــ "الانتقال والإزاحة" اللذان سمحا باستحداث نموذج جديد غير المواجهة المعرفية 
تأويل من المكتوب إلى المرئي مروراً بالمقروء كما أنهما لا تغفلان تلك الذات والقيمية في التعامل مع النصوص بحيث تتجها بحركة ال

الناسجة للنصوص الكائنة خلفها: "يهدف فن التأويل إلى فهم وتفسير أفكار الآخرين عبر علاماتهم. يحصل الفهم عندما تستيقظ 
 .(iii)ي نفسية المؤلف"التمثلات والإحساسات في نفسية القارئ وفقاً للنظام والعلاقة الكائنين ف

وعليه فالنص، من هذا المنظور، ليس نسقاً مغلقاً من الرموز والإشارات والدلالات وإنما هو خطاب مثبت ومفتوح لا تنفك 
 عنه حركة القراءة والنقد والتواصل الفكري وتداول المفاهيم المعرفية بين القارئ والكاتب. هذا النشاط الفكري والنقدي الدؤوب والحوار

الدائم بين القارئ والمقروء، دفع فلاسفة التأويل إلى دراسة ظاهرة فهم المعنى الذي يحتويه النص ومعرفة إذا كان هذا المعنى يُعبر 
فعلًا عن مقاصد وأهداف المؤلف، ومن ثم أي فعل أو حركة يمكن معالجتهما بنفس المنحى من خلال رصد مقاصد الفاعل وإدراك 

 أفعاله. المعنى الذي تنطوي عليه



140  

، (iv)ومع أن دلتاي أرجع التفسير إلى ميدان علوم الطبيعة والفهم إلى علوم الفكر: "إننا نفسر الطبيعة ونفهم الحياة النفسية"
إلا أن الإشكال يبقى في علاقة التفسير بالفهم وهذه العلاقة المعقدة بين التفسير والفهم قد حاول هيلمهولتز علاجها من خلال إمكانية 

 .(v) الرهيفةتطبيق الاستقراء في ميدان علوم الفكر الإنسانية وإدراك موضوعات علوم الطبيعة عبر نوع من الرقة والحساسية 

 الفينومينولوجية )أو الهيرمنيوطيقا( بُعداً آخر عُرف باسم Martin Heidegger)هيدغر مع  يوطيقاالهيرمنثم أخذت 
التفسير فيها يكون منشغلًا  باعتباريتمحور  الفينومنولوجي وجانبها phenomenological hermeneutics الظاهراتية( الوجودية

بظواهر الوجود ذاته، ومن بين هذه الظواهر الإنسانية التي انشغل بها  بماهية أو معنى ظواهر الوجود الإنساني في صلته الحميمة
اللغة ذاتها. وهناك خاصيتان أساسيتان تميزان  -)الفن والشعر(، ولقد وجد الطريق إلى فهم معناهما من خلال فهم ما هيدغر 

هي أن النص يكشف عن الوجود  الأولالخاصية هيرمينوطيقا هيدغر في تعاملها مع النص، أثرتا على هيرمينوطيقا غادامير، 
تجاوز إطار الذاتية  يقتضي -فهمه  وبالتالي -أن تفسير النص  والثانيةوينطوي على حقيقة أو معنى يتجاوز إطار بنيته الشكلية. 

والموضوعية معاً. وهاتان الخاصيتان هما في نفس الوقت خاصيتان للغة ذاتها عند هيدغر، وهذا يعنى أن الطريق إلى فهم النص 
يمكن أن نفهم  -وبالتالي في مجال النص  -ومن خلال فهمنا لهاتين الخاصيتين في مجال اللغة  .يفترض فهم ماهية اللغة ذاتها

 وز هيرمينوطيقا النص المعاصرة الشكل والمنهج معاً.كيف تتجا

فن التأويل ينصب على فحص النصوص داخلياً وربطها بسياقها العام خارجياً ويطمح للوصول إلى درجة  اهتمامإن 
اعية العالمية، بحكم أنه يتجاوز التصور الكلاسيكي لفهم النصوص، ومستويات الحقيقة التي تتضمنه إلى فهم الظواهر الاجتم

والسلوكات والأحداث التاريخية والإبداعات الفنية والجمالية. باختصار فالحقل المعرفي الذي يركز عليه هو الشرط الإنساني في 
 أنطولوجيته.

 philosophical“الحوارية  الفلسفية الهيرمنيوطيقاممن سبقه لبناء تأويليته والتي عُرفت باسم " (vi) غاداميرأفاد   
hermeneutics kommunikation ًوالتي تمتد لتشمل فهم وتفسير كل ما يكون قابلًا للفهم والتعقل، فإنها وإن لم تكن تكرارا ،

 (vii) .الطابعهيدغر فقد كانت امتداداً لمنطلقاتها وتوسيعاً لآفاقها، وهي بهذا الاعتبار تُعد أيضاً فينومينولوجية  لهيرمينوطيقا

   ية المنهج عند غاداميرالمبحث الأول: الهيرمنيوطيقا وإشكال

 الحقيقة والمنهج أولًا:

غادامير منذ مراحلها الأولى ـ على تقويض فكرة المنهج العلمي، والذي يشكّل دعامة العلوم الطبيعيّة  هيرمينوطيقاركزت 
 (viii) .والتجريبيّة، ومجاوزة خطاب هذه العلوم حول الحقيقة

المنهج؛ أو بعبارة أدق، ليست حكراً على التّعامل المنهجي مع العالم، بل هي نتيجة فليست الحقيقة في العلوم الإنسانيّة نتاج 
ويبدو أن هيمنة العلوم التجريبيّة والطبيعيّة على الخطاب الفلسفي الغربي ( ix).أو الانفتاح على العالم عبر الفهم الخبرة المباشرة بالعالم،

المعاصر، هي السّبب المباشر في سطوع نجم الهيرمنيوطيقا، فبعد الإنجازات التي تحقّقت في الميادين والمجالات العلمية والرياضيّة 
ى إمكانيّة تطبيق المناهج العلمية عليها، بهدف الوصول إلى بدأت الأنظار تتجه نحو العلوم الإنسانيّة وبدأ يطرح السّؤال حول مد



141  

الأزمة التي كانت سبباً في ظهور الهيرمنيوطيقا هي أزمة ثقة، أزمة ثقة  إنّ “القول: أكبر قدر من الدقة والموضوعية؛ لذلك يمكن 
يبحث عنه أو لا يجيب إلا على الأسئلة التي  بالمنهج العلمي وبقدرته على بلوغ معرفة يقينية، "فالمنهج لا ينتج في النّهاية إلا ما

 (x)يطرحها. أي إنّ منهجاً يتضمن إجاباته لا يوصلنا إلى شيء جديد". 

ليضعنا منذ البداية أمام تساؤل حول ماهية العلاقة بينهما، لذلك يذهب بعض  "الحقيقة والمنهج"جاء عنوان كتاب غادامير 
في حين يذهب البعض  (xi)لـ غادامير أن يطلق على كتابه عنوان "الحقيقة واللا منهج"، الباحثين إلى اعتبار أنّه كان من الأنسب

الأخر إلى أن العنوان نفسه "ينطوي على تهكم من ربطهما معاً، فالمنهج ليس الطريق إلى الحقيقة. بل على العكس، الحقيقة تتملص 
 (xii)من "الإنسان المنهجي" وتفلت منه".

من هنا يمكننا الاقتراب من العلاقة المربكة بين الحقيقة والمنهج عند غادامير، لكن تصوراً أكثر عمقاً لهذه المسألة يضعنا 
غادامير، لم تكن مجرّد جراحة  هيرمينوطيقاذاتها، لا سيما أن  الهيرمينوطيقيةبالضرورة أمام تساؤلات، تقع في صلب ماهية الخبرة 

 (xiii) .ما كانت مقدمة ضرورية لتحرير سؤال الحقيقة في العلوم الإنسانيّة، كما تتجلى في خبرتي الفنّ والتّاريخ تجميلية للمنهج، بقدر

تجاوز النسخة المنهجيّة للحقيقة في العلوم الإنسانية، وللوقوف على عمق الطرح  الهيرمينوطيقيةغادامير فلسفة حاولت 
لمشكلة المنهج، يكفي في نظر غادامير أن نسلط الضوء على التشويهات الناجمة عن تطبيق المنهج على العلوم  الهيرمينوطيقي

بالغ الاضمحلال بالنسبة  وأصبحالإنسانية، بالعودة إلى التراث الإنساني، إذ يؤكد غادامير أن هذا التراث، قد فقد بكوريته الفلسفية 
 وفي .والذوق والمنهجي على المفاهيم المؤسسة لهذا التراث مثل: الثقافة، والحس المشترك، والحكم  إلينا، نتيجة لإضفاء الطابع الذاتي

هذا الصدد يؤكد غادامير استناداً إلى هيغل وهردر، أنه من بالغ الخطر أن ننظر إلى مفهوم الثقافة على أنه مجموعة من المعارف 
ز إلى المنهج، فالإنسان المثقف هو بالأحرى ذلك الشخص الذي يتعلم نوعاً من والمعلومات، فهذا خطأ يميز التفكير الحديث المرتك

التراجع أمام معارفه، فالشخص العاجز عن الاعتراف بجهله وترك بعض القرارات مفتوحة لا يتطابق مع ما يمكن أن ندعوه 
رتفع إلى نوع من "الكلية" التي تجعله ينفتح إن الشخص المثقف ببساطة هو الذي يعي أنه لا يعرف شيئاً وهو بذلك ي .شخصاً مثقفاً 

لا أعرف شيئاً"، هي مثال بارز عن الحقيقية المميزة للعلوم “الـ غادامير أن هذه  ويرى  .على وجهات نظر أخرى وأكثر شمولية
تعلمها، بل تتشكل ويتم  الإنسانية، لأنها لا تمت بأي صلة إلى المنهج، وتُكتسب عبر نوع من الحساسية والرقة، أي أنها حقائق لا يتم

 (xiv) .تثقيفها

إنَّ التمييز الحاسم الذي أقامه غادامير بين المعرفة الجدليّة والمعرفة المنهجيّة، يُعد المكسب النظري الحقيقي في مقاربة 
جودات لكي توجد مشكلة المنهج، فالمعرفة الجدليّة تبعاً لـ غادامير تقوم على ترك الموضوع يتحرك بحرية، أي ترك الأشياء والمو 

وتتفتح من جراء ذاتها، وذلك طبعاً، على عكس المعرفة المنهجية التي تقوم بـ قولبة موضوعاتها و تفرض وبشكل مسبق نوعاً من 
التفوق الزائف للذّات على موضوعها، ففي المنهج تقوم الذات العارفة بفرض نوع من السّيطرة والتحكّم والتلاعب، أما الجدل فيترك 

 .ع الذي يقابله يطرح أسئلته الخاصة التي يفترض الإجابة عنها. لا سيما أن المرء لا يجيب إلا من خلال انتمائه للموضوعالموضو 

وبالتالي لم يعد الموقف التأويلي هو موقف سائل وموضوع يتوجب فيه على السائل أن يشيَّد مناهج تكفل له أن يوقع 
 (xv)ى العكس، يجد نفسه الطرف الذي يجري استجوابه".الموضوع في قبضة فهمه، بل أصبح السائل عل



142  

ولكي يضمن غادامير سنداً تاريخياً لمفهوم المعرفة الجدلية، كما تتجلى في العلوم الإنسانية، يستند شأنه في ذلك شأن 
أستاذه هيدغر، إلى فلاسفة اليونان القدامى، ويرى أن الجدل عند فلاسفة اليونان، لم يكن تطابقاً ساذجاً للذات مع العالم؛ بل كان 

أعاد من خلاله اليونانيون ترتيب علاقة الذات بالموضوع، ترتيباً انطولوجياً، "فقد كان فلاسفة ما قبل شكلًا من أشكال المعرفة، 
، فلاسفة اليونان القدماء على سبيل المثال، يرون فكرهم جزءاً من الوجود ذاته، لم يكن هؤلاء الفلاسفة Cartesian- preالديكارتية 

عليها معرفتهم الموضوعية، لقد كانت طريقتهم أكثر جدلية، أي أنها لا تمانع بأن تقودها  يعتبرون الذاتية نقطة بدايتهم ثم يؤسسون 
 (xvi)طبيعة الموضوع الذي يجب فهمه، لم تكن المعرفة عندهم كسباً وامتلاكاً بل لقاءً ومشاركة".

وخطراً داهماً على الوجود الماهوي  كما يرى غادامير تبعاً، لمشاربه الانطولوجيّة، في المنهج "تخريباً ابستمولوجياً للمعنى"،
للعلوم الإنسانية، لذلك فمواجهة غادامير لهذه النزعة المنهجيةــ من حيث هي الأساس الذي يقوم عليه موضوع المعرفة في الفكر 

المزيف  اءالادعالحديث ــ إنّما هي بالأحرى مواجهة مع الاستلاب الابستمولوجي الذي يمارسه المنهج على العالم، أي مواجهة 
كما يرى  -الحقيقة، لاسيما أن "تطبيق المنهج  تمنطقبأسبقيّة المنهج على الحقيقة، ومواجهة التفسير المنهجي الذي باسمه 

هو ما يقوم به شخص لا يستطيع أن يأتي بأيّ جديد، شخص لا يمكنه أن يجلب إلى دائرة الضوء أي تأويل ذو أثر  -غادامير
 (xvii)بارز".

حداً للاحتفاء الابستمولوجي بفكرة المنهج، سواءً تعلق الأمر، بالاحتفاء الفلسفي به، بوصفه ظاهرة فريدة وهو بهذا يضع  
تشكلت في أفق الحداثة منذ ديكارت، أو الاحتفاء الإنساني المؤسف به، بوصفه ظاهرة إيجابية أضافت للعلوم الإنسانيّة مزيداً من 

التحدي الهيرمينوطيقي لفكرة المنهج، فـ غادامير ليس ضد المنهج عموماً، وإنّما هو ضد ما  الدقة والموضوعيّة. من هنا يمكن أن نفهم
يمكن تسميته بـ "حُمّى المنهج"، أي ضدّ ذاك الاستحواذ القبلي والمطلق للمنهج على الحقيقة، ومعنى ذلك أنه عندما أراد أن يرسم 

إنّما لكي يبين مصادر وهمه، ووجوه سوء استعماله، وتعرية وعيه الزائف بذاته، حدوداً صارمة للمنهج، فليس لكي ينفيه نفياً مطلقاً، و 
 ( xviii) ".وهدم يقينياته، وتفكيك مسلماته، والتنقيب عما يسكت عنه

هي مسألة  وإنماإن القضية الرئيس لهيرمينوطيقا غادامير، ليست مسألة صلاحية أو عدم صلاحية المنهج في حد ذاته، 
، وليس بقابلية التحقق المنهجي، لذلك سيظل المنهج والوجودأن الفهم الأصيل لشيء ما، إنما يتقوم بلغة الحقيقة مقاربة فلسفية ترى 

 (xix) .الإنسانيةدائماً، دون مستوى التحدي، الذي تطرحه العلوم 

 (xx) ".اماً عكس المنهجإن الانفتاح على الخبرة الهيرمينوطيقيةــ والتي تُجري تعديلًا على المؤول نفسه من قبل النص هو تم

قد تبدو أهمية هذا الفهم الهيرمينوطيقي، في أنه يطمح إلى تفنيد اتجاه فلسفي معاصر وتفكيكه، يدّعي أن بإمكانه فهم 
 .الظاهرة الإنسانيّة وفق أدوات وآليات فهم الظاهرة العلمية نفسها

العلاقة بين "الحقيقة الفلسفية والحقيقة العلمية"،  لكن مقصد غادامير أعمق من ذلك بكثير: إنه يريد إعادة تخريج طبيعة
وذلك من خلال إضاءة مختلفة لماهية الحقيقة في العلوم الإنسانية، بوصفها حقيقة انطولوجية من نوع آخر "فخبرة الحقيقة، التي 



143  

أو ما يمكن  grounding "جذري ينشدها غادامير لا تعتمد على الابستمولوجيا أو نظرية المعرفة، بقدر ما تعتمد على "التأسيس ال
 (xxi)الحياة، ولكنه ليس معرفة بالمعنى الدقيق للكلمة". أو منبعتسميته أيضاً، بالأرضية 

إنّ موقف غادامير يتلخص في أن "الحقيقة عنده لا تُطلب منهجياً؛ بل جدلياً، وهذه الطريقة هي في الحقيقة، نقيض 
 (xxii) ".المنهج

 الهيرمينوطيقي: الانفتاحثانياً: 

للفلسفة التأمليّة، والتحوّل في العلاقة  الترانسندانتاليلقد أضحت مهمة الهيرمنيوطيقا، كسر الطوق الذي فرضه المُعطى 
حقيقة" من الوضعيّة القائمة على دوغمائية المنهج، إلى الوضعيّة القائمة على انفتاح الحقيقة، فالحقيقة  –الكلاسيكيّة المتعالية "منهج 

 (xxiii) .منهجياً" عبر أتون لغتنا الخاصّة ابتلاعها“من هي في نهاية المطاف القدرة على تفهم لغة الآخر والإنصات إليها، بدلًا 

وهو ما جعل كثير من الباحثين يربطوا ظهور الهيرمنيوطيقا بأزمة الحداثة الأوروبية، أو بطريقة أكثر وضوحاً بأزمة المناهج 
إلى بحث طريقة جديدة أساسها  -إن صح التعبير -ع الشمولية التي يدعيّها المنهج العلمي يلجأ المنهج التأويليالعلميّة فـ "بالموازاة م

 .  (xxiv)توسيع مساحة تواجد الحقيقة وجعلها أكثر مرونة وانسيابيّة"

يذهب غادامير إلى ضرورة الكف عن تأوّل معنى الفهم وفقاً لـ براديغم الذات، فـ الفهم هو دائماً "لا ذاتي" على نحو جذري، 
أو كما يقول غادامير فـ "الفهم ليس فهماً لسلوكيات الذات الممكنة والمتنوعة، بل هو نمط وجود الدزاين نفسه، وإنه بهذا المعنى 

 (xxv)ة هنا". استعمل مصطلح التأويلي

وغادامير عندما يدين مبدأ سيادة الذات، فهذا يعني أنه يدعو الذات من جهة أخرى إلى المرور إلى الفهم عبر توسط الآخر 
بكل تعيناته، وهذا التوسط ليس إلا قبولًا للآخر وإصغاءً لصوته، إنه فرصة جديدة لتحرير المعنى والسّماح له بالقدوم إلينا، وهو في 

تحرير للذات ذاتها، أي تحريرها من الأوهام التي رسمتها حول نفسها، من أجل إعادة اكتشافها على نحو أكثر عمقاً  نفس الوقت
ضدّ التّعالي المتعب للذّات الحديثة. إذن، دفعت الهيرمنيوطيقا بسؤال الفهم إلى الواجهة، معلنةً بأن الذّات ليست هي المقام  .واتساعاً 

ـ كما يرى  الهيرمينوطيقيود، وبأن المنهج ليس هو المصدر الوحيد لتعيين كل الحقائق في العالم، فالفهم الوحيد للسّؤال عن الوج
ليس فهماً أداتياً يحدد المقولات والأطر ثم يبحث عمّا يملؤها بالموضوعات والأشياء، بل هو سؤال أكثر جذريّة من سابقه؛  -غادامير

-selfللوجود تتجاوز الوعي الذّاتي المنهجي هيرمينوطيقالك فما تروم الهيرمنيوطيقا بحثه هو إقامة إنّه يتعلق بالوجود أولًا وبالذّات، لذ
methodical consciousness   ّوتعلو عليه، فمهمّة الهيرمنيوطيقا هي انطولوجية أكثر منها منهجية، أي أنّها، "لا تطرح سؤالًا عم

 (xxvi)ا وراء إرادتنا وفعلنا. نفعله أو ما يجب أن نفعله، ولكن عمّ يحدث، فيم

، والتي تجعل من الذات المتعالية أو "الذاتانية" هي مصدر xxviiإن التّناول المنهجي الذي تفرضه نظريّة المعرفة الكلاسيكيّة
وبدلًا من أن الوعي المباشر بالأشياء، فهذه النظرة الكلاسيكية لم تقدم بديلًا فلسفياً مقبولًا لعملية الفهم، ففرغت الذات من محتواها، 

تتحول هذه الذات إلى موضوع للمعرفة ذاتها، أصبحت في موقع يخولها أن تجعل من العالم كله ميداناً لها، لاسيما أنّها فرضت تفوّقاً 
ت، زائفاً للذات على الموضوع، وبهذا أنتجت نظريّة المعرفة وهماً باكتمال صورة الموضوع في الوعي المدرك وكذلك وهماً باكتمال الذا



144  

غير أن السؤال المنسي والحال كذلك هو سؤال معنى الكينونة، ومثلما يرى أحد الباحثين فإنّه لهذه الأسباب "اتضحت مسألة اقتراح 
  (xxviii)استبدال المنهج العلمي أو التّحليل الفلسفي بنوع جديد من المناهج وهي مهمّة الهيرمنيوطيقا.

اسع عشر الوعي بالتقدّم المثمر الذي أحرزته العلوم الطبيعيّة، فلقد استطاع وهذا ما لاحظه دلتاي فقد "نما في القرن التّ 
العلماء قياس ووزن كلّ مكوّن من مكوّنات الكوكب الذي نعيش فيه، وظهرت الاختراعات المذهلة التي ضيّقت المسافات على الأرض 

 (xxix)مشكلة، وبدأ هذا واضحاً في كل أنواع الفن والأدب".  فكان نتيجة ذلك أن فقدت الصور المثالية فاعليتها، وأصبح الشعور بالحياة

م لها غادامير، هي مشروع لتحرير المعنى وإنقاذه في الفكر الغربي، فلا يمكن الوصول إلى  إن الهيرمنيوطيقا التي يُقدِّ
لم الطبيعي، لكن مشكلة العلوم المعنى إلا عندما ترسم العلوم الإنسانية مناهجها الخاصة بها والمختلفة بالضرورة عن منهجيات الع

الإنسانية ليست مشكلة محايثة لبنيتها من حيث هي علوم إنسانية، فجوهر العلوم الإنسانية لا إشكال فيه، وإنما المشكلة أن العلوم 
رتي الفن الإنسانية أصبحت ضحية هيمنة العلوم الطبيعة وسيطرتها، لذلك عارض غادامير الاستلاب العلمي وذلك بالتركيز على خب

إنما تريد التأكيد على أن "العلوم الإنسانية مرتبطة بأشكال  فالهيرمينوطيقاوالتاريخ والارتقاء بهما إلى مصاف الخبرات الزاخرة بالحقيقة، 
ا معرفة من التجربة تقع خارج العلم: أي أنها ترتبط بتجربة الفلسفة، والفن، والتاريخ نفسه. وهذه هي جميع أشكال التجارب التي بلغته

 (xxx)معينة بحيث لا يمكن التثبت منها بوسائل منهجية مناسبة للعلم". 

"من الهيرمنيوطيقات  للهيرمينوطيقالقد أكّد بول ريكور، أنّ مشروع غادامر الفلسفي، يكشف عن تأليف بين أنواع عدّة 
 (xxxi)الإقليمية إلى الهيرمنيوطيقا العامة، ومن ابستمولوجيا علوم العقل إلى الانطولوجيا". 

ويعرف غادامير، الهيرمنيوطيقا بأنها: "محاولة لفهم ما هي العلوم الإنسانية حقيقة، بتجاوز وعيها الذاتي المنهاجي، وما 
علنا الفهم موضوعاً لتفكيرنا، فليس المرمى من وراء ذلك هو فن الفهم أو تقنية الفهم، مثلما يربطها بكليانية تجربتنا للعالم، ولئن ج

فمثل هذا الفن أو التقنية ستخفق في إدراك أن التقنية الشكلية، في نظر  .أرادت أن تكون التأويلية اللغوية التقليدية والتأويلية اللاهوتية
 (xxxii) ."تحل لنفسها تفوقاً زائفاً الحقيقة التي تتحدث إلينا من التراث، تن

 

 

 الآفاق  انصهارثالثاً: 

أشار بول ريكور بأن الفكر الغربي عموماً "مدين لـ غادامير بهذه الفكرة الخصبة التي مفادها أن التواصل عن بُعد بين 
وعيين يختلفان في موقعهما يتم بفضل انصهار أفقيهما أي بتقاطع قصديهما حول البعيد والمنفتح، إن هذا المفهوم )انصهار الآفاق( 

 (xxxiii)فاق منغلقة ولا في أفق واحد". يعني أننا لسنا نعيش لا في آ

تركزت جهود غادامير في ايجاد حلول لمشكلة العلوم الإنسانية واستقلاليتها. بعدما تحول الإنسان من أفق حي ومفتوح إلى 
موضوع في مقابل الذات، بحيث تراجع سؤال الوجود، ولم يعد أولياً، "فبعد بيكون وديكارت وهوبز ولوك ــ كما يرى غادامير ــ لم يعد 



145  

وأصبح السؤال الأول للفلسفة في القرن السابع عشر معرفياً: ما هو وضع معرفتنا؟ كيف نعرف أننا نعرف؟  السّؤال عن الوجود أولياً 
ونتيجةً لهذا تحولت الفلسفة إلى ابستمولوجيا للعلوم الوضعية وبدلًا من كونها خادمة للاهوت أصبحت خادمة لما يسمى بالعلوم 

 (xxxiv)الحديثة". 

مبرراته ومشروعيته، فالثنائيات  الهيرمينوطيقيتي يستمدّ من خلالها خطاب غادامير تلك هي إذن الأسس الفلسفية، ال
حقيقة؛ تغدو مع الهيرمنيوطيقا وهماً من أوهام التأسيس المفاهيمي للعقل الغربي،  -موضوع، منهج –مضمون، ذات  -التقليدية شكل

تطبيق، أضف إلى أنّها ساهمت في الغالب في إقصاء حدّ على فلقد أظهرت هذه التركيبات الضدية إفلاسها على مستوى الممارسة وال
ويؤكد  .حقيقة-حساب الحدّ الآخر، وهذا ما أدى أخيراً إلى إشكاليات كثيرة على رأسها الفن، تم ربطها بكل صفات الزيف واللا

، نعكس حقائق الوجود برمته "لكنّنا لسنا مونادات مغلقة وعديمة الأبواب ليبنتزغادامير على أنّنا يجب أن نكون مونادات بتعبير 
 والنوافذ. بل مونادات تأويلية مفتوحة ومنفتحة، مفتاحها الحوار ما دامت اللغة لم تقل بعد ولن تقول أبداً ما تريد "أو ما نريد قوله"

 (xxxv)والتعبير عنه". 

هر الهيرمنيوطيقا، التي يقترحها غادامير للعلوم الإنسانيّة، وفي هذا هو جو  dialogue "من هذا المنطلق يصبح "الحوار
غادامير لا تنبع من كونها تُرينا أخطاء الابستمولوجيا، أو  هيرمينوطيقاالصدد يؤكد الفيلسوف الأمريكي ريتشارد رورتي، أن أهمية 

معرفة، قائمة على الحوار والتضامن، "تلك التي نحصل تنجز ما فشلت الابستمولوجيا في إنجازه؛ بل لكونها تقدم طريقة أخرى في ال
 (xxxvi) عليها عندما لا نكون ابستمولوجيين بعد الآن".

النص، فهي إذ تأكد على التفاعل الحواري، في  -ضمن هذا المعنى تتجه الهيرمنيوطيقا إلى إعادة ترتيب العلاقة مع التراث
تمام بالآخر بنفس درجة الاهتمام بالذات، فلأنّها تريد أخيراً جَسر الهوة بين الذات مقابل التعالي الابستمولوجي، بمعنى أنها تؤكد الاه

كانط ــ هوسرل"،  –الأنا والآخر، بما يكفل شكل من أشكال تحرير المعنى من مهرجانات الأنا المتلاحقة "ديكارت  -والموضوع 
 .قة يلتف حولها كل من أفق الذات وأفق الآخروإضفاء نوع من التّسامح على طرق استنطاق المعنى، لجهة اعتباره علا

ولسنا نعني من ذلك أن الهيرمنيوطيقا هي محاولة للقفز على العلاقة المتوترة بين الأنا والآخر، الماضي والحاضر، بل إن 
د مقامات تجلي الهيرمنيوطيقا على العكس من ذلك تماماً تنفتح على الآخر، لأنها تعي أن الآخر هو أحد أشكال الحقيقة... وأح

الوجود، وتعي من جهة أخرى وعلى خلاف المنهج، أن "الحوار مع الماضي ــ الآخر، يجعلنا ننفتح على حقائقه ورموزه ومعانيه ليس 
 (xxxvii)كإكراه قسري، وجبر قهري، إنما كحسن التمعن وفن الإنصات لما يقوله وينشده". 

باً انطولوجياً يتحول بمقتضاه الفهم الهيرمينوطيقي، من مواجهة مع غادامير انقلا الهيرمنيوطيقاوبالمحصلة فقد شهدت 
وجودية إلى مشاركة وجودية، ومن نمط أو فعالية معرفية إلى نمط من أنماط الوجود، ويتحول السؤال الفلسفي تبعاً لذلك من سؤال 

 ."المنهج "ابستمولوجيا"، إلى سؤال الوجود "انطولوجيا

بغيرها من القصائد، يمكننا معرفة بحرها  ومقارنتهال: يمكننا تأمل هذه القصيدة بدقة، لفهم قصيدة ما على سبيل المثا
 ومناقشةالتي تحتويها،  والاستعاراتمن جهة أخرى البحث عن كل الصور  ويمكنناالمدرسة الشعرية التي تنتمي إليها  ومعرفةالشعري 

 .كل التفاصيل المتعلقة بهذه القصيدة



146  

إذا بحثنا عن إشاراتها  سيمائيينقد نكون بنيويين إذا بحثنا عن جملة العناصر المشكلة لبنية هذه القصيدة، وقد نكون 
 .ورموزها

كل هذا الاشتغال على القصيدة قد يكون ممتعاً ومفيداً، غير أن شيئاً واحداً لا نحققه بذلك "الفهم"، فإذا أردنا الوصول في 
ننصهر في آفاقها، لكي نلج إلى عمقها  وأنهم الحقيقي لهذه القصيدة، يجب علينا أن نتماهى معها وقت من الأوقات إلى الف

  .الانطولوجي

قد تثبت كل المعلومات والإجراءات السابقة أنها صحيحة، ولكن لا يمكن لكل هذه النظريات والمناهج أن تعوض عن 
 .منهج أو تكنيك الدخول، إلى عالم القصيدة نفسه، الذي يبقى عصياً عن أي

فالمنهج لا يحتوي الحقيقة، بل بالأحرى إن الحقيقة هي من تحتوي على المنهج وتتجاوزه، بحيث تصبح العلاقة بين الفهم 
والحقيقة هي علاقة انكشاف، أي حقيقة محايثة لخبرة الفهم بوصفها خبرة البحث عن معنى الوجود نفسه، وينتج عن ذلك أن كل جهد 

من أجل الحقيقة، أي أنّه إرادة فهم وإرادة وجود أو هو كليهما معاً، وكأن مهمّة الفهم تكمن أخيراً في تجاوز النّسخة إنساني هو وجود 
العلميّة للحقيقة، وتقديم البديل الانطولوجي لها، والتأكيد من جهة أخرى على أن الحقيقة هي صنو الوجود، أي أنّها مدلول انفلات ولا 

  .هة أن تتبناه لصالحها الخاصنهائي، لا يمكن لأي ج

هذا المفهوم يعبر عن  أصبحإذن ما هو التأويل في تحديد غادامير؟ ما هي اسقاطات في المجال الفلسفي المعاصر؟ وكيف 
 نقد غادامير لمفهوم الحداثة كما بلورت الادبيات الغربية؟ 

  دلالة التأويلية لأنطولوجيا العمل الفني:الالمبحث الثاني: 

 أولًا: الفهم الجوهري والفهم القصدي 

 يميز غادامير بين نوعين من الفهم:

 ـ الفهم الجوهري وهو فهم محتوى الحقيقة )التي تنكشف بقراءة النص(. 1

 (xxxviii) ـ الفهم القصدي وهو فهم مقاصد وأهداف المؤلف. 2

بين فهم الدوافع والأسباب التي تدفع الفرد إلى هذا التمييز يفصل بين فهم أن الكميتين المساويتين لكمية ثالثة متساويتان و 
التعبير عن خاصية التساوي هذه. فالفهم هو إدراك المعطيات النفسية والفردية والتاريخية التي ينطوي عليها التصريح بقضية معينة 

التصريح وإنما الحيثيات مقابل فهم ماهية هذا التصريح أو الفعل أو السلوك في حد ذاته. فما نفهمه ليس هو حقيقة أو دلالة 
والملابسات )ربما المعقدة والمتشعبة( التي سمحت في ظرف خاص وضمن سياق معطى للفرد أن يصرح عن أمر معين. فالفهم 
القصدي هو وسيلة استراتيجية يستعان بها في اللحظة التي يخفق فيها الفهم الجوهري في إدراك حقيقة ما؛ ويؤطره التساؤل التالي: ما 

 كان يقصده هذا الفرد بالذات؟ الذي 



147  

يعرض غادامير لتوضيح فكرة الفهم )الجوهري/القصدي(، تجربة الفن، باعتبارها تجربةً تتجلى فيها حقيقة الفهم في فهم 
حقيقة الآثار الفنية على ضوء المقاصد والأطر الفردية والاجتماعية والتاريخية الداخلة في تشكيلها كجملة شروط معقدة ومتعددة 

لأبعاد. فالأثر الفني يدخل في سياقه الاهتمامات الخاصة للأفراد ليحتويها بحذافيرها مثله مثل استراتيجية اللعبة التي تستغرق ا
المهتمين بها وتنسج حولهم عالماً جديداً بمعزل عن انشغالاتهم اليومية في حياتهم الخاصة، بحيث تصبح اللعبة أو التجربة الفنية 

( في نقده لغرائبية Schillerاقعهم وتجاربهم المعاشة ويدخلهم في متاهات عالم استغرابي وهو ما يذهب إليه شيلر )كحلم للأفراد من و 
اللعبة. يستغرق الوعي إذن في لحظات عالم غريب عن انشغالاته وهمومه ولكنه يتكيف مع قواعده ومعاييره ومقتضياته الخاصة. 

ن إلى نفس المنطق( إذن بسلطة سحرية تخضع الأفراد إلى نظامها المعياري. لا يصبح الأثر يتمتع الأثر الفني )اللعبة والنص ينتميا
سبه الفني إذن وهماً أو خداعاً وإنما تقييماً، وإعادة تأسيس حياة الفرد، لأن هذا التواصل بين عالم الآثار الفنية وبين عالمه المعاش يك

ر، عندما يستغرق الأفراد في الأثر الفني، فإنهم لا يقفون موقف المتفرج والمنفعل لأن أنماطاً جديدةً من الرؤية والتدبير. من جانب آخ
وجودهم الفعلي أمام الأثر الفني يكسب هذا الأخير بدوره حقيقة وجوده وسلطته المعيارية. فعلاقة الفرد بالأثر الفني هي علاقة 

ليؤكد وجوده الخاص دونهم، لكنه يرتد من هذا المنظور إلى مجرد  (. قد يستقل الأثر الفني عن الأفرادParticipationالمشاركة )
 (xxxix)لوحة أو تمثال أو معمار مادي يخلو من حيوية التأثير وإثارة الإعجاب في نفوس الأفراد. 

لكن، كما يقول غادامير، وجد الكتاب للقراءة ووجدت القطعة الموسيقية للسماع. فالعلة الغائية هي شرط ضروري   
سلطة تقييم وإضفاء المعنى على الأثر الفني وتمنح  الفعلي للأثر الفني الذي يتمثله الأفراد. تنشأ إذن حلقة شرطية تمنح للأفرادللوجود 

 لهذا الأخير سلطة إشراك الأفراد ضمن حقيقته المعيارية وكشفه عن حقيقة يعيها الأفراد. 

 xlثانياً: منطق الافتراضات المسبقة

يتجاوز غادامير بذلك الفهم القصدي لتصبح قراءة الآثار الفنية والنصوص لا تنصب فقط على رؤى ومقاصد المؤلف وإنما  
أيضاً تقيم الأثر من خلال قدرته المعيارية ودوافعه التي تحفز الأفراد على إبداع أنماط حياتية جديدة. والانفتاح الحيوي على الأثر. 

نتقل غادامير من المنهج إلى الحقيقة، لأن علاقة القارئ بالأثر الفني أو الأدبي أو الفلسفي هو علاقته عكس شلايرماخر ودلتاي، ي
بالحقيقة كانفتاح وانكشاف بالمفهوم الذي يمنحه هيدغر لكلمة الإغريقية )تعني الحقيقة كانفتاح وكشف(: "فهم الأثر الفني هو فهم 

نمط التجارب المعاشة والممارسة. لا يتعلق الأمر بحقيقة متعالية عابرة للحظات التاريخية، حقيقته". غير أن هذه الحقيقة لا تنفك عن 
وإنما بحقيقة محايثة لمنطق التجارب والمقاصد والتصورات. انخراط الحقيقة في التجربة هو اعتبار الفهم كسماع شاعري لما يمكن أن 

ا به هي علاقتنا بذواتنا. فهو لنا كالمرآة نرى عبره واقعنا وراهنيتنا. يتعلق الأمر يقوله الأثر أو النص في سياق لحظتنا الراهنة. فعلاقتن
بانصهار آفاق المعنى الذي نستخلصه من فهمنا للنص وعلاقة هذا المعنى بوضعيتنا الراهنة: جدلية العلاقة التي تتأسس بين المعنى 

 المنتج والسياق المستهلك.

ير بإسهاب لا يمكن أن تغفل ما قبل الفهم أو الإطار النظري والعملي الذي يتموقع فيه لكن بنية الفهم التي يحللها غادام
بينما كان هذا الأخير عنصراً مهما يعيق البداهة والوضوح في عصر الأنوار، يرتد في الفكر التأويلي عند  المسبق.الافتراض 

للمعنى يحتمله النص أو الأثر، تتشكل هندسة قبلية تضع هذا  غادامير، عنصراً فعالًا في الفهم التأويلي. فقبل أي تأويل أو رصد



148  

للمعاني التي تتجه من الوعي إلى  التدفق اللانهائيالنص أو الأثر في سياق خاص وضمن منظور معين، تعبر عن السيلان أو 
فهم أو تأويل يتجه من الموضوعي )النص/الأثر( والافتراض المسبق يدل على انخراط الوعي في سياق تاريخي ولغوي خاص. فكل 

القارئ إلى المقروء يؤطره عامل اللغة والتاريخ ليس كعائق إبستمولوجي للفهم وإنما كتوجيه منهجي ينير السبيل الذي يسلكه الوعي في 
وحدة رصد موضوعاته، فليس فقط وحدة المعنى المحايث الذي تفترضه العملية الفعلية للفهم: كل فهم لنص ما يفترض أن تكون هذه ال

موجهة من طرف الافتراضات المتعالية.. في علاقة أهداف النص بالحقيقة. منطق الافتراض المسبق يعتبر أن قبل النص يوجد نص 
آخر، نص قبلي، وقبل الفهم هناك فهم آخر، فهم قبلي، وقبل التأويل هناك تأويل آخر، تأويل قبلي. هذه التأسيسات القبلية تعتبر أن 

دها الوعي وأن النصوص التي يقرؤها المؤول ليست مواضيع أو نصوص مستقلة ومعطيات مطلقة وإنما هي آفاق المواضيع التي يقص
( Traditionمنصهرة من تأويلات وقراءات آنية تشكلت في الحاضر هنا والآن وأخرى تأسست في الماضي: وعليه ينخرط التراث )

ة والتاريخية في آنية الحاضر. تصبح كل قراءة لنص أو أثر فني أو أدبي أو فلسفي بكل إمكانياته وكموناته الدلالية والرمزية والتأويلي
هي قراءة وتأويل للتراث، ما دام هذا النص أو هذا الأثر هو نسيج علاقات تأويلية وخطابية مثبتة تشكلت في التاريخ. فهو تأويل 

. يتخذ النص أو الأثر بذلك صورة وعاء يحتوي على لتأويلات أخرى عملت على فهم بنية التراث واستقصاء وظيفته وصلاحيته
 تأويلات وتصورات وخطابات ومناهج سابقة ليحتوي أيضاً على افتراضاتنا الخاصة وتأويلاتنا وقراءاتنا الراهنة. 

 :مما سبق نخلص إلى النتائج التالية

 .…(ـ انفتاح النص على الوجود )التاريخي، الاجتماعي، المعرفي 1

 بالنص تؤول إلى الالتقاء بالتراث.ـ العلاقة  2

 ـ ما قبل التأويل أو الفهم أو القراءة والقراءة أو الفهم أو التأويل الراهن هي آفاق منصهرة أو عوالم متداخلة. 3

 ـ ما قبل النص )والمتضمن أيضا في النص( ينصهر مع النص في أفق )=سياق( متبدل ومتغير. 4

 للفهم.ثالثاً: الحوار فاعليَّة 

فضلًا عن بنية الفهم والافتراضات المسبقة والتقاء النص بالتراث، يطرح غادامير مسألة الحوار كبعد أساسي في فاعلية الفهم 
وواقعية التفاهم، على اعتبار أن التساؤلات التي طرحها بشأن مشكلة الذاتية في الفهم والاعتباطية في التأويل وسلطة التراث في فهم 

سباب منهجية ومعرفية. فالحوار الذي يثيره ويثريه المشاركون لمعالجة موضوع حديثهم يفترض نسبية الآراء النصوص ظلت عالقة لأ
الاستنتاجات  إطلاقيهوالافتراضات التي تطرح بشأنه؛ وأن المعرفة هي حصص موزعة )مهما اختلفت نسبها وتفاوتت مقاديرها( تنفي 

ار حقيقي يستلزم أننا نميل بالإنصات إلى الآخر ونمنح رأيه اهتماماً خاصاً ونلج إلى والأحكام التي يخلص إليها المشاركون: "كل حو 
 فكره لنفهم لا الفرد في عينه وإنما ما يقوله ويعبر عنه".

الحوار عند غادامير هو حوار سقراطي يقصي التعسفية في الأحكام والاستبداد بالآراء ليرتد إلى فن إتيكي هدفه إعادة تقييم 
وعليه يصبح  تفاهم.والاعتقادات في ضوء التحام الآراء والافتراضات على سبيل الفحص والمجاوزة: الفهم هو قبل كل شيء  الأفكار

 تضاف إلى حلقات التراث. وتمرن وكحلقةالأشخاص ضربا من ضروب الفهم التأويلي كتجربة  الاتفاق بينالإجماع أو 



149  

 رابعاً: العمل الفني نموذجاً 

( المتجذر في Daseinالعالم )-في-ركز في فلسفته الأنطولوجية على تجربة الذات في الوجود أو الوجود إذا كان هيدغر قد
الآخر" عبر -مع-الزمان كإمكانيات وكمونات محتفظة ومحددة تؤطر "فهم الذات"، فإن غادامير يوسع حلقة الفهم لتصبح "وجوداً 

بالآخر، لأن الفهم كتفاهم يؤدي وظيفة المشاركة  في بلورة المعنى وإضفاء بالذات واهتمام  انهمامتجربة التواصل الذاتي. فهناك 
يقول غادامير: " إن العمل الفني يمكن  الدلالة مثلما أنه تطبيق آليات ووسائل لاستخراج المعنى تلتف حوله آفاق الذات وآفاق الآخر.

يكون شيئاً ما  -تاجه مراراً وتكراراً، بل إنه على العكس من ذلك تعريفه بدقة على أساس عدم كونه شيئاً قد تمّ إنتاجه ويمكن إعادة إن
أي أن طبيعة (  xli)قد انبثق على نحو لا يقبل التكرار، وتجلى بأسلوب فريد. وبذلك يبدو لي أنه سيكون من الأدق أن نسميه إبداعاً " 

موجوداً من قبل. إنما الفن هو شروع من خلاله الفن لا تتمثل في تحويل شيء كان قد تشكل من قبل أو تتمثل في نسْخ شيء كان 
ينبثق ويظهر شيء ما بوصفه شيئاً حقيقياً. والمقصود من ذلك أن المهمة الفريدة التي توكل إلى الفن في حياتنا المعاصرة هي قدرته 

حياة إلى تجربة الألفة إزاء العالم على تشخيص أسباب التوتر والغرابة بين الإنسان والعالم والعمل على مساعدة الإنسانية على إعادة ال
 .من خلال اللغة في مستوياتها المتعددة

حينما يطرح غادامير السؤال عن العمل الفني، فإنه يطرحه معتمداً على الإجابات الخاصة بالتصورات الجمالية التي كانت 
ط مثلًا والنزعة المثالية، يتحدد بوصفه العمل الناتج " فالعمل الفني عند كان (xlii) ...تدور حول عبقرية الفنان والإلهام والذوق والحكم

. ويُعلّمنا غادامير ألّا نفكر بهذه المصطلحات، وأن نفكر في الفن بدلًا من ذلك بوصفه أصلًا يعلن ويحفظ (xliii)عن العبقرية " 
عاة الوعي الجمالي في أفق امتلاكنا الحقيقة الوجودية لحقبة تاريخية. لهذا السبب انتقد غادامير الفكرة المحورية التي قام عليها د

، حيث يقول: " أبتدئ بانتقاد الوعي الجمالي، الهيرمينوطيقيةتصوراً ما للمعرفة والحقيقة ينسجم مع المقاربة الكلية والشاملة للتجربة 
مفهوم الحقيقة كما هي في لكي أدافع عن تجربة الحقيقة التي ينقلها لنا العمل الفني ضدّاً عن النظرية الجمالية التي ظلت حبيسة 

العلم. غير أننا لا نقتصر هنا على تبرير حقيقة الفن، على العكس، فإننا نحاول انطلاقاً من ذلك أن نغني تصوراتنا لنشيّد تصوراً ما 
 (xliv) ".للمعرفة وللحقيقة يتطابقان مع شمولية تجربتنا الهيرمينوطيقية

ف بذلك الطريقة التي تقول فيها الوثيقة التاريخية شيئاً ما للمؤرخ. فالعمل إن العمل الفني يخبر المرء بشيء ما، وهو يخال
الفني يقول شيئاً ما لكل فرد كأنه قد قيل من أجله خصيصاً، أي كشيء حديث ومعاصر. فالمهمة الفنية إذن تقدم نفسها بأنها فهم 

وله غادامير، لا يوجد تعارض مباشر بين الاتجاهين الجمالي لمعنى ما يُقال، وجعل هذا المعنى مفهوماً للذات وللآخر. وطبقاً لما يق
؛ أي أنه اللحظة التي تسمح لنا بأن نكون مأخوذين بالعمل الفني الهيرمينوطيقيوالتاريخي، بل إن الاتجاه الجمالي هو لحظة الإدراك 

ية إلى تحقيق الفهم. والتأويل عند غادامير يجعل التاريخية الرام - الهيرمينوطيقيةبوصفه فناً. وتكتمل هذه اللحظة الجمالية بالمهمة 
 .من الفن يفوق كونه ظاهرة ذاتية. فهو يسمح بتوسط التراث التاريخي والموقف الثقافي واللغوي 

دون أن يجعل من تحكّم  هيرمينوطيقاإن نظريات التأويل مدينة لـ غادامير الذي يدافع عن وعي جمالي يستحضر وعياً 
اً التجربة الذاتية عنواناً أكبر لتأويل الأعمال الفنية. فهذا التحكم الذاتي يعزل التجربة الجمالية ويقطعها عن مجرى الزمن، ويضع جانب

دفه المتعة كل ما يتعلّق بمحتوى العمل الفني، ويفصل الفن عن المعرفة، وبين الشكل والمضمون، مع العلم أن العمل الفني ليس ه



150  

الجمالية فحسب، بل ربطنا مباشرة مع العالم الذي يحيل إليه، وهو ما يجعل التفاعل بيننا وبينه أمراً ممكناً. فنحن حين نقع على عمل 
فني ما، فإننا نلج عالمه، لكننا نعود إلى أنفسنا، ويظهر وجودنا. أما الشكل فهو الوسيط الذي يعطي للعمل كل تحققاته. والتواصل 

لجمالي يقوم على المشاركة والتفاعل دون فصل بين الأداء الفني وأدواته ومواده الأولية، فهما يتفاعلان في إطار وحدة الحقيقة التي ا
 .تجمع بين الفن والتاريخ واللغة، وعلى المؤول أن يستعيد الأفق الجامع بينهما

بين العمل الفني والمتلقي تنبثق من الطبيعة الإنسانية وهذا التصور هو الذي سيحمل غادامير على الاعتقاد بأن العلاقة 
، الذي يشترط فيه «اللعب»ذاتها، الأمر الذي يجعلها على العموم مسألة ذات جذور أنثروبولوجية. وقد ذهب إلى وصف هذه العلاقة بـ

الجدّي الذي ينطوي على أنه اللعب أن يكون مفهوماً بعيداً عن سياق الهزل والتّسلية، بل أراد له أن يكون ضمن الإطار الفكري 
 .المنظَّم المبني على أسس رصينة، والذي يرفض أن يكون عفوياً ولا وظيفة له

إن العمل الفني يخبر المرء بشيء ما، وهو يخالف بذلك الطريقة التي تقول فيها الوثيقة التاريخية شيئاً ما للمؤرخ. فالعمل 
ل من أجله خصيصاً، أي كشيء حديث ومعاصر. فالمهمة الفنية إذن تقدم نفسها بأنها فهم الفني يقول شيئاً ما لكل فرد كأنه قد قي

 لمعنى ما يُقال، وجعل هذا المعنى مفهوماً للذات وللآخر

إن الفن، في نظر غادامير، لعبٌ، لكنه لعب جادّ له ضوابطه الذاتية المستقلة عن اللاعبين، وله سيادة عليهم، وله قواعده 
فه تمثيل الحقيقة وإيصالها إلى المتلقي. هذه الحقيقة تحوّلت بدورها إلى شكل ثابت هو اللعب نفسه. وتمثّل اللعب في الخاصة، وهد

شكل ثابت يجعل إمكانية المشاركة فيه من قبل المتفرِّج )متلقي اللعبة( ممكنة شريطة امتلاك هذا المتفرِّج لوعي سابق محدّد لحدث 
بنفسه أن اللعب لا يمكنه أن يحقق كينونته الفعلية إلا بوجوده داخل عالم أهدافه محددة بصورة جدية.  اللعب، " إن الذي يلعب يدرك

 فاللاعب يدرك ذلك تماماً، لكنه لا يريد التفكير في هذه العلاقة الجدية. لذلك فاللعب لا يكتمل ولا يحقق أهدافه إلّا عندما يضيع فيه
سياقه الاهتمامات الخاصة للأفراد ليحتويها بحذافيرها مثله مثل اللعب الذي يستغرق المهتمين  . فالعمل الفني يُدخل في(.xlv)اللاعب" 

به وينسج حولهم عالماً جديداً بمعزل عن انشغالاتهم اليومية في حياتهم الخاصة؛ بحيث يصبح اللعب أو التجربة الفنية بمثابة حُلم 
أن استغراق هؤلاء الأفراد أمام العمل الفني ليس استغراقاً سلبياً، فهم لا يقفون موقف يجتثّ الأفراد من واقعهم وتجاربهم المعيشة. إلّا 

المشاهد والمنفعل السلبي، لأن كينونتهم الحقيقية ووجودهم أمام الأعمال الفنية يكسب هذه الأخيرة بدورها حقيقةَ وجودها وسلطتها 
لا توجد إلّا عند عرضها، ولا »، فالمأساة، كما قال غادامير: «ركة والحوارالمشا»المعيارية. إن علاقتهم بالأعمال الفنية هي علاقة 

. وبعبارة أخرى إن معنى هذه الأعمال لا يمكن أن يكون (xlvi)وجود للموسيقى إلّا عند عزفها، كما أنه لا وجود للنص إلّا عند القراءة" 
عزولًا ولا يملك دلالة في ذاته؛ يقول غادامير: " إن العمل الفني في إلّامن طبيعة الملموس والمادي، فالعمل الفني لا يمكن أن يُتناول م

. " وما نسميه عملًا فنياً، ونجعل منه موضوع تجربة جمالية، هو الذي يستند إلى (xlvii)ذاته لا يمكن أن يكون سوى تجريد محض" 
ت توسطية تمنحه أبعاده التصويرية وكل . فالنص لا يملك أي حضور أو دلالة فعلية دون سيرورا(xlviii)تحقيق وتجسيد ما هو مجرد" 

ثيقة تحققاته. وتعدّ عمليات التحقُّق أو التجسيد هذه تأويلًا ما دام التأويل يعني، في أحد معانيه، إعادة الإنتاج، وهي إعادة تملك صلة و 
لذي يوجد فيه، محافظاً على وحدته بالعمل المُعاد إنتاجه، العمل الذي يجب على المؤول أن يمثله أو يؤدّيه أو يقرأه بحسب المعنى ا

  (xlix) وتماسكه.



151  

إن عملية الجدل في فهم العمل الفني تقوم على أساس من السؤال الذي يطرحه علينا العمل الفني نفسه، السؤال الذي كان 
ديد هي المعرفة التي سبَبَ وأصل وجوده. هذا السؤال يفتح عالم تجربتنا الوجودية لتلقي العمل الفني، وتندمج التجربتان في ناتج ج

يثيرها فينا العمل الفني. إن هذه المعرفة ليست موجودة في العمل الفني وحده أو في تجربتنا وحدها، ولكنها مركّب جديد ناتج عن 
في ذاتها التفاعل والاندماج بين أُفقينا والحقيقة التي يعبّر عنها ويجسّدها العمل الفني. هذا يعني أن الظاهرة الهيرمينوطيقية تحمل 

الحوار ذا البنية سؤال/جواب. فعندما يطرح النّص نفسه بوصفه موضوعاً للتأويل، فهو يطرح سؤالًا على المؤول. وبهذا المعنى، 
. (l) التأويليفالتأويل يحتوي دائماً على إحالة مهمة للسؤال المطروح على أحدهم، وفهم النّص هو فهم هذا السؤال وهو ما ينتج الأفق 

السؤال لا يمكن الحصول على إجابة فقط، وإنما على تأويلات متعددة ومتصارعة تقوم بإنتاج عالم النّص الخاص وتشكيل  فبواسطة
 .كينونته

إن الإمساك بالعمل الفني لا يمكن أن يتم إلّا عبر مستويات متعددة. فالذات المؤولة تخلق انطلاقاً مما يوفره هذا العمل 
ز عبرها المعطى المباشر. وليس هناك من فعل تأويلي قادر على احتواء كل معطيات هذا العمل ضمن أنساقاً لمعانٍ جديدة تتجاو 

 .نظرة شاملة وكلية

فإذا كان العمل الفني سيرورة دلالية توسطية ووسيطاً للتجربة الهيرمينوطيقية، فإن هذه السيرورة تؤكد أن هناك معنى أولًا، 
، هو الذي يشكل الأصل والمنطلق والعنصر الثابت، إنه البنية الأولية والبسيطة للدلالة، وهناك دلالات إضافية. فالمعنى الأول

وانطلاقاً من هذه البنية يمكن للمتلقي أن يولّد دلالات إضافية ذاتية؛ أي التسليم بإمكانية تحول المستوى الأول إلى مجرد عنصر 
إلى مرحلة  -حيث الدلالة تدرك في أبعادها الحية  -رحلة الأصلية داخل مستوى آخر وداخل سياق محدد. إن المؤول يمرّ من الم

 .التجربة المفكّر فيها؛ حيث الدلالة لا يمكنها أن تكون إلّا من طبيعة الثقافي

من هنا كانت الرغبة والحاجة ملحّة لآلية قرائية تزيح حُجُب اللوحات التشكيلية لإضاءة مناطق الظل والعتمة فيها، يتعلّق 
، بوصفها نشاطاً معرفياً تكاملياً، لا يقتصر على ممارسة محدودة دون غيرها، بل إننا نُلفي داخلها نموذجاً تأويلياً بالهيرمينوطيقاالأمر 

ج وتحليلياً تأوي إليه كل الوقائع الدالة التي تنتجها الممارسة الإنسانية في أبعادها الفردية والجماعية. هذه الممارسة تهدف إلى إنتا
ى الذي لا يستند إلى ما هو معطى وصريح في النص، بل هو الذي يستحضر ويستدعي كل المعارف القبلية التي لها القدرة المعن

على إدراج النص ضمن مسيرات ليست بادية من خلال التجلّي الخطي والمباشر للنص. وبعبارة أخرى، إن هذه المقاربة تسعى إلى 
ي الإضافية المتجددة والمنقولة إلى حيّز وزمن مُغايرين لما كانت عليه في الأصل، وذلك كشف الممكنات الدلالية والقيم والمعان

 بدخول هذه الممكنات الدلالية في علاقة حوارية مع المتلقين الجُدد، وهذا يجعلنا نؤكد أن عملية القراءة هذه لا يمكن النظر إليها إلا
 .باعتبارها بناء

بها لا تشكل إحاطة كلية بالوقائع الموجودة في اللوحة، كما أنها لا تدعي إعطاء تأويل كلي  إن هذه المقاربة التي نودّ القيام
ونهائي لها، إنها مقاربة جزئية تحددها وتؤطرها أحكام مسبقة، أو انتقاءات سياقية. فليس هناك تأويل مطلق، بل إن الأمر يتعلق 

ناصر اللوحة لا يمكن أن تُؤَوّل معزولة، لأن كل تأويل هو استحضار لسياق بمسيرات تأويلية منطلقها الإدراك وتنتهي عند الفعل. فع
ما، وكل سياق هو ذاكرة خاصة للأشكال والألوان. فنحن نقارب اللوحة دائماً انطلاقاً من تصور مسبق أو رؤية مسبقة أو امتلاك 



152  

لوحة ونستمر في تحرّكنا الدوري، في هذه الدائرة مسبق، ثم نعود لنعيد النظر في هذه العناصر الثلاثة، لنرجع مرة أخرى إلى ال
الهيرمينوطيقية، حتى نصل إلى فهم مقبول اللوحة. ويشكل هذا الطابع الاستباقي جزءاً من طريقة كينونة اللوحة أي كينونة تفهم على 

لمعنى الغاداميري لهذه اللوحات نحو تاريخي، والذي على أساسه أوجه نفسي نحو استعمال جديد للأشياء. كما أن التملّي والتأمل با
  سينصب فقط على الكيفية التي نقبض بها على مفهوم الزمن.

إذا كان بول ريكور قد ركز في أحد تصوراته عن الزمن والسرد على أن الإدراك الفعلي للزمن لا يمكن أن يكون إلا عبر 
ابع المشترك للتجربة الإنسانية المميز والمتمفصل والموضح من الحكي، ولا وجود للزمن خارج التجربة الإنسانية؛ حيث يقول: " إن الط

لدن فعل الحكي في جميع أشكاله، إنما هو الطابع الزمني. فكل ما نحكيه يحدث في الزمن، ويستغرق زمناً ويجري زمنياً. وما يحدث 
  (li) ".قدر ما هي قابلة للحكي بطريقة أو بأخرى في الزمن يمكن أن يحكى. ويمكن لأيّ سيرورة زمنية ألّا يُعترف لها بهذه الصفة إلّا ب

أعود وأقول، إن الزمن بلغة أخرى لا يمكن أن يكون إلا مرسوماً داخل لوحة فنية تشكيلية لأن التجربة الإنسانية كلية وتحتاج 
نا سنعرف عن الحب والكراهية لكي تكشف عن نفسها إلى مواد تعبيرية بالغة الغنى والتنوع؛ والفن هو أحد هذه الأوجه الكشفية فماذا ك

والخير والانكسار والقلق والانتظار.... لولا تجسيد هذه القيم في تعابير فنية مرسومة. فالزمن مبيّـن على شكل صورة مرسومة وهي في 
بر والذات لا تدرك نفسها إلا عبر رمز وحكاية؛ أي على نحو غير مباشر، عبر علامات هي رموز ونصوص، أي ع حكاية،الأصل 

وسيط بصري. لهذا يمكن القول إن إعادة تصوير أو تشكيل الكينونة التي تقوم بها الصورة التشكيلية تؤكد -بالمناسبة  -وسيط؛ وهنا 
ولى، هذا الجانب من المعرفة الذاتية؛ ونقصد بذلك أن الذات لا تدرك ولا تعي ذاتها انطلاقاً مما توفره الواقعة في أبعادها التعيينية والأ

بطريقة تستطيع معها الذات التخلص من المطلق والعام للتوغل في الخاص والثقافي؛ أي من خلال انزياح العلامات الثقافية بل 
بجميع أنواعها، التي يتم إنتاجها استناداَ إلى سيرورات رمزية توسطية تنتج دائماً وأساساً الفعل، ومن ضمنها الفن التشكيلي. فهناك 

 .فة الفنية التي تمثلها الصورة التشكيلية، والتجربة الإنسانيةارتباط دالّ بين الوظي

إن التشكيل من هذا المنظور يمنح الأشياء أبعاداً تزيحها عن دوائر النفعية والمباشرية إلى ما يشكّل عمقاً دلالياً وأداة حاسمة 
نسانية المفككة باستمرار شكلًا محققاً وصورة ملائمة في تنظيم التجربة الإنسانية. وتعدّ اللوحة التشكيلية طريقة في إعطاء الذات الإ

 (lii) ".تشكيل وصياغة لتجربتنا في هذه الحياة، " وهذا يتضمّن بالضرورة إعادة تشكيل لتجربتنا الزمنية آخر،لكافة تجاربها. إنها بمعنى 

ويمنحها صيغاً وأشكالًا تعبيرية تنظمها فإذا كانت التجربة المعيشة متضاربة في أساسها، فإن الفن عامة يجلب لها التوافق 
في قوالب وتعطيها انسجاماً حقيقياً. فالفن التشكيلي ليس فقط صيغة تصويرية وتمثيلية للحياة يعمل على إعادة إنتاجها، بل هو إنتاج 

افرة في حالاتها وأهدافها وآفاقها وابتكار وتوليد دلالي. إنه يستعير من الحياة، ولكنه يحوّلها. ويسعى كذلك إلى التأليف بين عناصر متن
غير المتوقعة. ووفق هذه الأطروحة، فإن الزمن يصير إنسانياً في الحدود فقط التي يتمفصل فيها بطريقة فنية، حيث يمثل الفن 

ولوجية التشكيلي منزلة أنطولوجية، ويتحول إلى مصدر أولي من مصادر المعرفة بالذات وبالعالم. إنه فعلًا وسيلة استكشاف أنط
 .لعلاقتنا بالموجودات وبالوجود

وبالمقابل، يمكن لمشاعر الإحساس بالضياع والسقوط والانكسار أن تدفعنا للعودة إلى الرحم لأنه يهبنا دفء الأمان 
ول في والطمأنينة، بمعنى آخر، رغبة العودة إلى ما قبل الولادة، قبل الوجود. ولم يكن الجسد )جسد المرأة( سوى مرادف للمكان الأ



153  

ذاكرة الفنان، إنه تعبير عن الحنين إلى ذلك المكان ورغبة خفية في العودة إلى عالم الرحم بمستوييه الجغرافي والنفسي؛ وهي في 
الاستسرارية التي تتعلق  والطقوسالأساطير  إن»الأصل عودة رمزية. ولعل هذا ما يؤكده ميرسيا إلياد من خلال النص التالي: 

رحم تبرز الحقيقة التالية: )العودة إلى الأصل( تهيئ للولادة الجديدة لكن هذه الولادة لا تستنسخ الولادة الأولى، أي بالانكفاء إلى ال
 .. هناك بالتخصيص ولادة فنية جديدة، وبعبارة أخرى، الوصول إلى نمط جديد من الوجود(liii)الولادة الفيزيائية" 

والصرخة الأولى للمولود  -كولادة وخروج إلى النور -فـعلي لذلك المـخاضوهذه الصرخة المدوية في الأرض هي التتويـج ال
دليل صحته، ولا يمكن الحديث عن هذه الولادة إلا كانبثاق وخروج من عالم الانتظار/ السقوط، ولا يقتصر الأمر على الخروج فقط، 

ما يجلبان العار والاحتضار.... إن هذا التأمل لهذه بل الإصرار على الرفض بكل ملامح الأصالة لزمن الانكسار وزمن الانتظار لأنه
د تجربة المبدِع في وسيط ثابت هو العمل الفني أو الشكل، الذي يجعل عملية المشاركة  اللوحة أو تلك، ما كان ليكون ممكناً لولا تجسُّ

ماجاً كاملًا لدرجة أن الناتج يكون شيئاً إن اندماج الحقيقة أو الوجود الكامن في العمل الفني يكون اند»ممكنة بينه وبين المتلقي 
جديداً. وهذا الاستقلال الواضح للعمل الفني ليس استقلالًا معزولًا دون هدف، سوى المتعة الجمالية، ولكنه وسيط للمعرفة بالمعنى 

 (liv) «.العميق. وتجربة المتلقي للعمل الفني تجعل هذه المعرفة ممكنة ويمكن المشاركة فيها

التي ينقلها العمل الفني للمتلقي، لا تملك دلالة في ذاتها، فهذه المضامين لا تُدرك إلّا من خلال شكل  إن المضامين
يجسدها، ويعطيها كافة أبعادها الدلالية المحققة من خلال تمفصلات ممكنة، كما يعمل على تحيينها ضمن آفاق تأويلية مختلفة. فما 

ادة، " وهكذا، فإن إدراك أيّ مضمون يقتضي تحويله إلى شكل، وهذا التحول يمرّ عبر ندركه عن دلالة هذا العمل، هو شكل وليس م
. فلا وجود (lv)الكشف عن الوحدات الدلالية التي تخبر عن المادة المضمونية، وهي المسؤولة أيضاً عن إسقاط السياقات المحتملة" 

  .من خلال منحه شكلًا يعطيه كافة تحققاتهللعمل الفني في ذاته، بل إن إمكانية التدليل داخله لا تتم إلّا 

 

 .lviخامساً: منطق السؤال والجواب كوسيط تأويلي

وعلى الرغم من تركيز غادامير على حقيقة ومضمون العمل الفني، إلا أنه التفت إلى أهمية الشكل. فالشكل عنده هو 
يجعلها تجربة مفتوحة على الأجيال القادمة. وبذلك الوسيط الذي يحول الفنان من خلاله تجربته الوجودية إلى معطى ثابت، مما 

أعطى غادامير لثبات الشكل الفني قوة ودينامية. فالشكل لا يثير المتعة الجمالية فحسب، بل هو وسيط للمعرفة بالمعنى العميق، وهي 
نفسه الذي يجعل عملية المشاركة  معرفة لم تكن ممكنة لولا تجسيد تجربة المبدع الوجودية في وسيط ثابت هو الشكل أو العمل الفني

لا يمكن أن يتمّ  ممكنة، ويؤهل التجربة للتحول والتغيير. ذلك أن إمكانية التدليل وإنتاج معنى ما داخل العمل الفني أو أيّ واقعة ما،
لا يدرك ولا يتحدد إلّا إلّا من خلال هذه الشكلنة ذاتها أو التحول إلى شكل، وهو أمر يخص جميع مكونات الحياة نفسها، " فكل نشاط 

من خلال مثوله عبر شكل ما داخل الزمان وداخل الفضاء، فالحياة ذاتها لا تتحدد إلّا باعتبارها خالقة للأشكال. لأنها شكل والشكل 
 (lvii) “.هو نمط الحياة 



154  

علية وصورته التامة يقول غادامير: " أسمي التحول إلى شكل أو )عمل( ذلك التحول الذي يعطي للعب الإنساني كينونته الف
. إن (lviii)ليصير فناً. وبفضل هذا التحول يستطيع اللعب الإجابة عن فكرته بصورة تمكننا من إدراكه وفهمه في فرديته المحددة " 

دلالة جوهرية، فمن بين معانيها حسب غادامير؛ أن ما وُجد من قبل لم يعد له أثر حالياً، بل أيضاً لا « التحول إلى شكل»لِعبارة 
 (lix) العمل.جود حتى لما هو ماثل أمامنا الآن. فما يتم عرضه أو تشخيصه في العمل الفني هو الحقيقة الدائمة التي يعبّر عنها هذا و 

وإن الحقيقة التي يضمرها العمل الفني، ليست ثابتة، بل هي حقيقة متغيرة من جيل لآخر ومن سياق تاريخي إلى سياق تاريخي مغاير 
المتلقين وتجاربهم، ولكن الوسيط أو الشكل الفني الثابت هو الذي يجعل عمليتي الفهم والتأويل ممكنتين. وعلى هذا طبقاً لتغير آفاق 

الأساس، فإن المعنى ليس محايثاً للعمل الفني، بل هو حصيلة لما يضيفه المؤول أو متلقي هذا العمل إلى الوجود المادي الذي يميز 
والعمل الفني ليست علاقة فورية تدرك في أبعادها المباشرة، بل هي علاقة محكومة بكمّ هائل من  هذا العمل. فالعلاقة بين المؤول

أشكال التوسّط )لغة وفن وتاريخ...(. وتأويل العمل الفني استناداً إلى ذلك كلّه هو حصيلة العلاقات الممكنة وأشكال الحوار والتفاعل 
هو هذه العلاقات  الهيرمينوطيقيالات الممكنة الرابطة بين العناصر المكونة للنشاط القائم بين النص والمتلقي. وما يبرر كل الإح

بالذات. لذا لا يمكن الحديث عن نشاط هيرمينوطيقي إلّا من خلال المشاركة والحوار القائم بين المؤول والنص. هذه المشاركة هي 
خل استخلاص دلالات إضافية من طبيعة إيحائية وهي دلالات تداخل نسيج افتراضات النص وافتراضات المؤول. ينجم عن هذا التدا

. هذه الدلالات يُسلَّم ببعضها ويطرح بعضها الآخر جانباً، مما أو الواقعةحاملة لقيم مغايرة لما هو معطى بشكل صريح داخل العمل 
افتراضات العمل وافتراضات المؤول الخاصة إلى يضعنا أمام انتقاءات تأويلية من طبيعة سياقية. وتحيل هذه المشاركة الموجودة بين 

 .التي تربط المؤول بالتراث« الانتماء»علاقة 

إن هذه المشاركة التي تتطور بفعل جدل السؤال والجواب، هي ذاتها بؤرة لسيرورة تأويلية، وليست معطى مكثفاً بذاته. ولا 
لتوسط حالة ضرورية مسلَّم بها ولا يمكن للإنسان أن يدرك ذاته والعالم يمكن للتأويل أن يتوقف عند حدود التعيين المباشر للأشياء. فا

  .في الآن معاً بعيداً عن أشكال التوسّط الإلزامي السالفة

هذا التصور لدور الوسيط، سيحيلنا على تحديد آخر لمفهوم العمل الفني. فإذا كان العمل الفني عنصراً توسطياً، فإن 
ة العلاقة بين الإنسان ومحيطه الخارجي. فأي تأويل )وأي سلوك( إنما يتم استناداً إلى معرفة أو أحكام التوسط معناه إلغاء لمباشري

 .موقعه داخل سنن معينة -مادة التأويل  -وافتراضات مسبقة تحدد للشيء 

. ومادامت عمليات بناء على ذلك، فإن الوسيلة الوحيدة للإمساك بالعالم والذات ستتمثل في هذا الوسيط الثقافي والدلالي
الإدراك لا تتم بطريقة مباشرة، وإنما بأشكال تأويلية، فإن العمل الفني سوف يستند إلى سنن ثقافية مشتركة يتم إنتاجها انطلاقاً من 

ات الإنسانية أشكال ثقافية وتاريخية تختزنها الذاكرة الجماعية )سلطة التراث والتقاليد(، بوصفها تسنيناً، وتكثيفاً لمجموعة من الممارس
 .الدالّة

إن التشكيل يؤسس الفن إذاً، وهذا الأخير يؤسس التاريخ، ولن يكون للبشر تاريخ إلا بالقدر الذي تنكشف فيه الحقيقة 
وبمعنى آخر وحسب غادامير  وتاريخية.أمامهم، باستقرارها داخل الأعمال الفنية. ومن هنا تبرز ضرورة الفن، كضرورة أنطولوجية 



155  

صلة وثيقة بالوجود وبالناس، وتلقينا له  للفن .عنهو جمال وحقيقة في الوقت نفسه، وغير ذلك يلقي بنا في دائرة الاغتراب الفن ه فإن
 .على أساس وعينا الجمالي، ينمّي شعورنا بالاغتراب عنه

ل في موضوع جمالي إن الأطروحة المراد إظهارها من قبل غادامير تتمثل في كون كينونة الفن لا يمكن أن تتحدد أو تختز 
صرف. فالفن يعبر عن الجمال وينتج الحقيقة في الآن نفسه ويظهر ذلك في الطاقة الهائلة التي تزخر بها الآثار الفنية المتبدية في 

 .قدرتها على إنتاج المعنى وكشف الحجب وإضاءة المناطق المعتمة

 

 البحثية الخلاصات

ما يرى غادامير، إنما يكمن في "الإنصات إلى الوجود" وليس في "السيادة على إن البعد الأساسي للخبرة الهيرمينوطيقية، ك .1
الموجود"، لذلك يمكن أن نفهم هذا التمييز، على أنّه رغبة فلسفية من قبل غادامير في نقل مشكلة الحقيقة في العلوم الإنسانية، من 

الذي يشكل أفقاً هادياً،  dialectic"، إلى فسحة مفهوم "الجدلالذي تقوّمت به الحداثة الغربية mastery of self نطاق سيادة الذات
 .لتهيئة التفكير في الوجود ذاته، بما هو بيت كل الحقائق وأصلها

أراد غادامير التنويه إلى أن "المنهج هو في الواقع شكل من أشكال الدوغمائية، التي تفصل المؤول عن العمل، وتقف حائلًا  .2
بينه وبين النص، وتمنعه من اختبار النص في كماله وامتلائه، لكن غادامير لم ينفِ المنهج نفياً نهائياً، وإنما أراد فقط أن يوسع من 

وم الإنسانية، بما يكفل إقصاء التعارض بين الذاتي والموضوعي في عملية المعرفة، لذلك أعتقد أن هابرماس مجال الفهم في العل
يسيء فهم ما ذهب إليه غادامير حينما يتهمه بالعدائية للعلم والمنهج، فعلى العكس تماماً من رؤية هابرماس فإن إصرار غادامير 

فه محاولة للحيلولة دون السقوط في فخ اليقين الذاتي أو الدوغمائية المنهجية، فمهمة على أولوية سؤال الحقيقة، يجب أن يفهم بوص
 وليفهمني القارئ جيداً. .هي الارتقاء بالعلاقة مع التراث، من علاقة هيمنة إلى علاقة مشاركة وتفاهم الهيرمنيوطيقا

ع الفهم الهيرمينوطيقي وشموليته من جهة، إن التشخيص الجذري من قبل غادامير، والذي يُمكننا من التمييز بين اتسا .3
وضيق التفسير المنهجي الأحادي الجانب للعلاقة مع النص ومحدوديته ـ التراث من جهة أخرى، فالفهم الهيرمينوطيقي منفتح 

لابتلاع النص  ولامحدود، إنه بالأحرى "يستوعب ولا يستبعد"، في حين أن التفسير المنهجي يسعى عبر تعاليه التعسفي وغروره الذاتي
 ضمن قوالبه الجاهزة فـ "المنهج هو جهد يبذله المؤول لقياس النص والسيطرة عليه، إنه عكس ترك الظاهرة تقودنا.

وهي مسألة الحقيقة، ومسارات  عنده،تكمُنُ أهداف هيرمينوطيقا غادامير حول المنهج، في البؤرة التأويلية لمشكلة المنهج  .4
 ة.تكشفها في العلوم الإنسانيّ 

يرى غادامير أن الفهم الهيرمينوطيقي هو طموح الفلسفة في تجاوزها لمشكلاتها التي تتعلق بدعاوى، مثل امتلاك اليقين  .5
مشروعاً  الهيرمنيوطيقاالمطلق، والمعرفة الكلية بالعالم والوجود، واهتمامها بتأويل لذاتها ومُساءلة لميكانيزماتها. وهذا ما يجعل من 

ن البشري، ومنحه إمكان فهم ذاته من حيث كينونته ووجوده في العالم، فقد صار منوطاً بالفهم الهيرمينوطيقي كسر طموحاً لفهم الكائ



156  

حقيقة" من الوضعيّة  –للفلسفة التأمليّة، والتحوّل في العلاقة الكلاسيكيّة المتعالية "منهج  الترانسندانتاليالطوق الذي فرضه المُعطى 
 منهج.القائمة على دوغمائيّة ال

فلسفية تقوم بمراجعة شاملة لكل ما قدمه تاريخ الفلسفة، بل وفي  هيرمينوطيقاهناك رغبة جامحة عند غادامر في تأسيس  .6
غادامير لم تتوقف عند  هيرمينوطيقاإجراء نوع جديد من المصالحة الانطولوجية بين "الذات والموضوع"، "الأنا والأخر"؛ لذلك فإن 

 نقدها لمناهج العلوم الطبيعية، وإنما امتد نقدها أيضاً إلى الفلسفة الحديثة برمتها؛ أي إلى الحداثة من حيث هي التّعبير الدّقيق عن
 ترتقي إلى الأهلية فالذات غير مؤهّلة لفهم العالم بمفردها، فهي تزيد رقعة العماء الذي يفصلنا عن الوجود، ولا ."الأنا" أو عن الذاتية

 الانطولوجية التي ينطوي عليها سؤال الفهم.

الفلسفية، وإن توجهاته الإصلاحية  بالهيرمينوطيقاإن الدوغمائية السالبة للعقل الغربي هي ما دفعت غادامر إلى التبشير  .7
لعلوم الطبيعية ويُعنى بالماهيات، ويرفض ، الذي يتجه نحو انتقاد االفينومنولوجيوالنقدية هذه، تتنزل ضمن إطار الاشتغال الفلسفي 

ثنائية الذات والموضوع، ويتمسك بمفهوم الوجود في العالم، ويرفض بالمجمل أي محاولة لعلمنة العلوم الإنسانية وتطبيعها أو جعلها 
 مجرّد خادمة للمنهج.

وتفّرد، ومن هنا كان خياره الإستراتيجي أن لقد أدرك غادامير إذن أن الأزمة التي تعيشها العلوم الإنسانية هي أزمة استقلال  .8
على الهيرمنيوطيقا أن تنأى بنفسها عن أن تكون مجموعة من القواعد والمبادئ، ومعنى ذلك أن الهيرمنيوطيقا تتعين في روح النص. 

 التراث في كلّ تعرّجاته الوجوديّة وانتشاراته التاريخيّة والمعرفية.

الهيرمنيوطيقا لا تبحث عن جملة من القواعد والمبادئ للفهم والتأويل، وإنّما هي بالأحرى يسعى غادامير إلى ترسيخ فكرة أن  .9
 انطولوجية تبحث في شروط الفهم وإمكاناته أكثر مما تبحث عن قواعد أو تقنيات له. هيرمينوطيقا

ان لهذا الفصل أثره على في نفس الوقت، وك الترانساندانتاليةعمليّة الفهم عن المنهج وعن الذات  لقد أقصى غادامير .11
المستوى الفلسفي في الفكر الغربي المعاصر، فقد شكّل أفقاً لتجاوز هذه الأنا التي ميّزت الحداثة والجماليات الكانطيّة من جهة، 

ع، الأنا والأخر، ووصل من جهة ثانية عمليّة الفهم بالحقيقة، باعتبارها تكشفاً وتفتحاً للوجود، فالفهم إنّما هو حوار بين الذات والموضو 
 .fusion of horizons "أفق القارئ وأفق النص، أفق الماضي وأفق الحاضر، وهذا ما أطلق عليه غادامير "انصهار الآفاق

بين الفهم الابستمولوجي القائم على التقنيات والآليات، وبين الفهم الانطولوجي القائم على المشاركة  غادامير الفارق يُحدد  .11
 الأخير أساساً صالحاً لقيام هيرمينوطيقا تعتمد عليها العلوم الإنسانية وتتأسس.والحوار. ويرى ب

غادامير وسائله التأويلية ضمن أهداف عامة تتمثل في ضرورة انفتاح النص على الوجود )التاريخي، الاجتماعي،  يُحدد .12
اق في عملية مستمرة تتخذ من الحوار أداة فاعلة الآف انصهارالمعرفي..( من جهة أولى، كذلك قراءة النص في سياقه التراثي، ثمَّ 

 للفهم.

مشابه إلى حد كبير لموقف  Truth and Methodإن فهم غادامير لعمليتي القراءة والتأويل في كتابه "الحقيقة والمنهج"  .13
الذاتي، الذي أدى بالنسبة  -إزاء الطلب المسبق للتنوير بفرض المبدأ الديكارتي عن النقد مسؤولية وقوفههيدغر، وفيه يتحمل غادامير 



157  

)أو الفهم المسبق أو التحيز إليه إلى ما سماه غادامير "تحيزاً ضد تحيز"، ويرى غادامير أن هيدغر كان على صواب في فهم 
الافتراض المسبق( باعتباره ليس عائقاً أمام التفسير ولكنه الأساس الوحيد الذي يبنى عليه. إن إطار المرجعية هذا هو الأفق 

(Horizon الذي يلازمنا في فهم الآخر كما يرى غادامير. فالواقع إن التاريخ لا ينتمي إلينا، ولكننا ننتمي إليه. إننا وقبل أن نفهم )
أنفسنا من خلال عملية الاختبار الذاتي فإننا نفهم أنفسنا بطريقة بديهية في الأسرة، والمجتمع، والدولة التي نعيش فيها. إن تركيز 

و مرآة مشوهة. وإن الوعي الذاتي للفرد ما هو إلا اضطراب في دائرة منفصلة من الحياة التاريخية، لهذا فإن تحيز الفرد أكثر الذاتية ه
 بكثير من أحكامه، ويكون الحقيقة التاريخية لوجوده.

والتوضيح  لاختبارايرى غادامير أنه بدلًا من طرح التحيزات جانباً لأخذ غيرها، يصبح أساس الفهم مبنياً على عملية  .14
والتعديل وتوسيع افتراضاتنا. مع أن فعل التأويل والفهم يحدث عندما يكون أفق تحيزاتنا مندمجا مع أفق النص أو الشخص الذي 
نحاول أن نفهمه، إن مهمة الهيرمنيوطيقا وهي توضيح معجزة الفهم هذه، التي ليست تبادلًا غامضاً للأرواح، ولكن المشاركة في 

 لمشترك.االمعنى 

يشارك غادامير هيدغر التزامه برؤية الفهم ليس بوصفه أحد التصرفات المحتملة للذات فحسب، بل أيضاً كنمط إنساني من  .15
( temporalityالكينونة الذي يشكل تجربة الإنسان برمتها للوجود في العالم والذي يُمكِنُ تباعاً أن يُجعل قابلًا للفهم بلغة الزمانية)

(. إذن من المهم إدراك أن اهتمام غادامير هو في المقام الأول في مسالة يجزم بانفصالها منطقياً عن ذلك historicityوالتاريخية)
 التنوع الحقيقي لحالات التأويل والمنهجيات الملائمة لها لأنها سابقة انطولوجيا عليها.

وامتداد لفكرة هيدغر. يهتم غادامير بصورة  إن كتاب غادامير الذي يعد عملًا مهماً "الحقيقة والمنهج" هو شرح مطول .16
رئيسية بالترابط المشوه للحقيقة بالعلوم الطبيعية في العصر الحديث. وفكرته هي ليست الطريقة التجريبية الوحيدة للوصول إلى الحقيقة 

ادامير خلافاً لذلك مستوى أكثر التي تتبناها العلوم الطبيعية. كذلك فإن وجود "و" في العنوان يفيد في الفصل لا الوصل. يقترح غ
أهمية للوصول إلى الحقيقة يتماهى مع الانعكاس التأويلي. ورداً على نزعة العلم الطبيعي الذي يتجاهل النظرة الأولية للفهم، يقترح 

ؤ بكل المحاولات غادامير نظرية تأويل ذات اتجاهين، الأول إصلاحي والثاني ما وراء نقدي، ومظاهر ثقافية أخرى، بحيث يمكن التنب
المنهجية. إنه يهتم بشرح الفهم بوصفه مقولة شاملة يمكن تصورها على أنها جوهر لوجودنا في العالم. ولإظهار كيف وصلنا إلى 
الوضع الراهن ولتسهيل عملية استرجاع المفاهيم السابقة للحقيقة والتأويل، يضع غادامير قصتين متقاربتين في كتابه، الأولى تروي 

لتقاليد الفلسفية الغربية بشكل سقوط من العلياء وعودة أو خلاص مستقبلي محتمل في حالة السقوط المهينة هذه. لما يكن قصة ا
المنهج العلمي قد بدأ يسيطر على مفهوم الحقيقة بعد في مرحلة ما بعد ديكارت. كما لم يكن الموضوع والذات، ولا حتى الوجود 

بشكل كامل. ولكن مع قدوم الازدواجية الديكارتية أصبح اغتراب البشر في الغرب حجر والفكر قد انفصلا بعضهما عن بعض 
الأساس في الفلسفة الغربية. في هذا السياق، تعد مقالة إمانويل كانت "نقد العقل المحض" الوثيقة الأكثر أهمية في هذا الإرث ولا 

عن معرفة بالعلوم الطبيعية وإلمام بها. وقد عارض مجال الفن مثل هذا  سيما أنه يقدم فيها مسوغاً ذكياً وأصيلًا إضافة إلى أنه نابع
الإرث. ووفقاً لمزاعم غادامير كان الفن معزولًا بشكل نظامي عن عالم الحقيقة ويعود ذلك إلى الخطاب المهيمن للعلوم الطبيعية. 

تأويل. ويعد "اللعب" أو "اللعبة" مهماً بشكل خاص ولذلك يسعى غادامير في نقده حول الوعي الجمالي لإعادة هذا الإرث لنظرية ال
 لأنه يمتلك إمكانية التغلب على الانقسام بين الذات والموضوع. وفي لعبة ما مثلًا نلتزم بجملة من القواعد بعيداً عن أي ذاتية فردية،



158  

حول الذات: كذلك فإن صلتنا بالفن لا نواجه اللعبة على أنها شيء لكن نشارك فيها بوصفها حدثاً. وعن طريق هذه المشاركة، تت
مناظرة لذلك: فنحن لا نواجه العمل الأدبي على أنه ذات تتعرف موضوعاً، بل نشارك في اللعبة التي تكون الفن الحقيقي وبذلك 

  نتحول نحن أيضاً. أما غادامير، فإنه يرى أن اللعب هو الحقيقة والجوهر للفن الأصيل.

التأويلي. فغادامير يرى أن الأصول الأساسية لنظرية التأويل مرتبطة بشكل حميم بالاهتمام وتتعلق القصة الثانية بالإرث  .17
لاكتشاف المعنى الصحيح للنصوص؛ وتسعى هذه النظرية إلى اكتشاف المعنى الأصلي بغض النظر عما إذا كان النص يمتلك 

السمتين عندئذٍ نستطيع أن نرى لماذا تم تقديم نظرية التأويل  جذوراً دينية أو دنيوية. وإذا ما أضيف نشاط التأويل الشرعي إلى هاتين
لمرحلة ما قبل الرومانتيكية بقوة ثلاثة أضعاف: الفهم، والشرح، والتطبيق. وحسب فرضية غادامير إن نظرية التأويل تبتعد عن مهمتها 

الات النفسية. حتى عندما يكون لديها تبصراً الأصلية. مع قدوم شلايرماخر أصبحت نظرية التأويل مترابطة مع إعادة استنتاج الح
مهماً حول طبيعة التفسير، فإن نظرية التأويل المميزة للقرن التاسع عشر تعود لتقع بالانقسام بين الذات والموضوع، وهذا الانقسام 

  الثنائي تعززه روح التفكير المنهجي.

ئاً هاماً يحدث حينما تحل الكتابة محل الكلام، إنها تستدعي قارئاً، في الختام لا يسعني أن أقول إلّا ما قاله بول ريكور، إن شي
ليصير المعنى الذي تحمله من إنتاج الكاتب والقارئ معاً. إن الكتابة تقبل الانفصال عن قصد مؤلفها، فأن نقرأ معناه أن نسير في 

مجال أمام ذات القارئ لتفعل فعلها، فعل تملّك المكتوب. إن الاتجاه الفكري الذي تفتحه الكتابة أمامنا. فالكتابة انفتاح، إنها تفتح ال
 (lx) النص.القراءة هي ذلك الفعل الملموس الذي تكتمل فيه وجهة 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

                                                      
(i)

 Palmer. Richard, E. (1969), Hermeneutics، Northwestern University Press Evanston, P.34  
ii

-257و ، 2007، 1، ترجمة د. حسن  ننا و و ي نا حنااو ،ناار، دار  وينا،    والمنهج الخطوط الأساسية لتأويلية فلسفية:الحقيقة هانز جورج غادامير:   

268. 



159  

                                                                                                                                                                                    
iii 153-137م، ص 2002، 1المعرفة والمصلحة ، ترجمة حسن صقر ، المجلس الأعلى للثقافة ، القاهرة، ط :: يورغن هبرماس.. 

iv  :56-53ص ،الحقيقة والمنهجغادامير. 

v :329-326،ص322-320ص ،الحقيقة والمنهج  غادامير.
 

vi
الحقيقة  مله الشهيراشتهر بع .1900 فبراير 11 ،ماربورغ في فيلسوف ألماني ولد( Georg Gadamer-Hans )بالإنجليزية: هانز جورج غادامير 

 .2002 مارس 13 ،هايدلبرغ وتوفي في .(االهيرمنيوطيقتفسيرية ) بتجديده في نظرية وأيضا   والمنهج
vii

  .راد امجو ر جدبي بين هيدالنص الأ قاهيرمينوطيأنظر: مقالة سعيد توفيق   
viii
 ،1981، فصول في النقد، المجلد الأول، العدد الثالث، الهيئة العامة المصرية للكتاب، ابريل رمنيوطيقا ومعضلة تفسير النصيالهأبو زيد، نصر حامد.  

 .153ص:
ix
 .148،، ص2117، الدر العربية للعلوم ناشرون، بيروت:1: وجيه قانصو، طجمةرمنيوطيقا، تر يجاسبر، دافيد. مقدمة في اله  

x
 Palmer, Richard E. Hermeneutics, Northwestern University Press, Evanstone:1969, p:163.  

xi
 Ibid, p: 165.  

xii
 Ibid, Pp:164-165.  

xiii   سبيل المثال يمكن الإشارة إلى الدراستين القيمتين اللتين أنجزهما كل من هشام  وعلىر الكثير من الباحثين العرب، يرمنيوطيقا عند غاداميبمشكلة الهاهتم

دار التنوير تحت  عبد المحسن حسن )الصادرة عن وماهر( 2010، بيروت:والفنمعافة )الصادرة عن الدار العربية للعلوم ناشرون تحت عنوان: التأويلية 

 .  شـــادي كـــســـحــو :ر بقلميغادام اهيرمينوطيقمدخل إلى  - حدود المنهجوتحريرا  عن   (.2009عنوان: جادامر مفهوم الوعي الجمالي، بيروت: 
xiv  69 – 57، ص: والمنهج: الحقيقة انظر. 

xv
 Gadamer In Conversation, Ed: Richard E. Palmer, Yale university press, New Haven &London, p:42. 

xviPalmer, Richard E. Hermeneutics, Northwestern University Press, Evanstone:1969, p:247   
xviiIbid: p: 247.  
xviii

 Grondan, Jean. The Philosophy of Gadamer, McGill-Queen’s University Press, Montreal&Kingston:2003, p:19. 

xix
وما  168ص، 2117بغداد:حامد، دار الجمل،  ة: خالدجمةتر  الحلقة النقدية،هابرماس، انظر: ديفيد كوزنز هوي،  -للاطلاع على المناظرة بين غادامير  

 .بعدها

xx Palmer, Richard E. Hermeneutics, Northwestern University Press, Evanstone:1969, p:165 

xxi  126، ص: 2008،الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت: 1احمد، إبراهيم. انطولوجيا اللغة عند مارتن هايدجر، ط. 

xxii
 .36، ص:2117، طرابلس:1ناظم وعلي حاكم صالح، دار أويا، ط ن: حسرجمةت، الحقيقة والمنهجغادامير، هانز جورج.   

xxiii
ر للحداثة، ليست موجهة للحداثة في حد ذاتها، بقدر ما هي موجهة نحو المبدأ الذي قامت عليه؛ أي مبدأ "الذاتية"، يربما علينا التنويه أن انتقادات غادام  

بعده هيدغر، ثم جرى تبنيه من قبل الكثير من الفلاسفة مثل فوكو، ديريدا، ريكور  ومنس له نيتشه أن هذا الإجراء هو تقليد فلسفي ما بعد حداثي، أس والحقيقة
 .وآخرون رورتي، 

xxiv
 E. Ling, David, introduction of PHILOSOPHICAL HERMENUTICS, Hans George Gadamer, university of California 

press, 1977, p: xi. 
xxv

 .15، ص: 2117، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت: 1، طوالتأويلاللغة ناصر، عمارة.   
xxvi

 . بتصرف11، ص:1991، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة: دلتاي وفلسفة الحياةسيد أحمد، محمود.   
xxvii

هائي، وعلى أنّ الذاّت المتعالية هي مصدر الوعي إن التنّاول المنهجي الذي تفرضه نظريةّ المعرفة الكلاسيكيةّ يقوم على اعتبار الأشياء معطاة بشكل ن  

كل خلاله استقبال  المباشر بهذه الأشياء. من خلال هذه الترّسيمات السّالبة للذات ــ بما هي بيت كل حقيقة ممكنة "ديكارت" وبما هي المسار الذي يمكن من
الأردن،  -، عالم الكتب الحديث، إربد1الغربية)المعرفة، النص، المعنى(، ط . أنظر: المعاني والعواودة: الهيرمنيوطيقاصور العالم وظواهره "هوسرل" 

 م.2017
xxviii

 .28، ص: 2117، طرابلس:1: حسن ناظم وعلي حاكم صالح، دار أويا، طجمة، تر الحقيقة والمنهجغادامير، هانز جورج.   
xxix

 .74، ص:2111، القاهرة:1للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، ط: محمد برادة، حسان بورقية، عين جمة، تر من النص إلى الفعلريكور، بول.   
xxx

 Weinsheimer, Joel, Gadamer’s Hermeneutics, A Reading of Truth and Method, Yale University Press, New Haven 
and London:1985, p:41. 
xxxi

 Palmer, Richard E. Hermeneutics, Northwestern University Press, Evanstone:1969, p:194. 
xxxii :16، ص:2119حسن، ماهر عبد المحسن. جادامر مفهوم الوعي الجمالي، دار التنوير، بيروت. 

http://en.wikipedia.org/wiki/es:Hans-Georg_Gadamer
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%A7%D8%B1%D8%A8%D9%88%D8%B1%D8%BA
http://ar.wikipedia.org/wiki/11_%D9%81%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%8A%D8%B1
http://ar.wikipedia.org/wiki/1900
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AA%D9%81%D8%B3%D9%8A%D8%B1%D9%8A%D8%A9_(%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%B1%D9%85%D9%86%D9%8A%D9%88%D8%B7%D9%8A%D9%82%D8%A7)
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%87%D8%A7%D9%8A%D8%AF%D9%84%D8%A8%D8%B1%D8%BA
http://ar.wikipedia.org/wiki/13_%D9%85%D8%A7%D8%B1%D8%B3
http://ar.wikipedia.org/wiki/2002
http://alawan.org/_%D8%B4%D9%80%D9%80%D9%80%D8%A7%D8%AF%D9%8A_.html
http://alawan.org/_%D8%B4%D9%80%D9%80%D9%80%D8%A7%D8%AF%D9%8A_.html


160  

                                                                                                                                                                                    

xxxiii   .2119، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت:37، مج:4، عالم الفكر، ع:جادامر والتواصل مع الآخر اهيرمينوطيقسيد احمد، محمود ،
 .258ص:

xxxiv
 Rorty, Richard. Philosophy and The Mirror of Nature, Princeton university press, Princeton:1979, p:325.  

xxxv
، 2119، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت:37، مج:4، عالم الفكر، ع:جادامر والتواصل مع الآخر اهيرمينوطيقسيد احمد، محمود.   

 .261ص:
xxxvi

 .265ص ،الآخرجادامر والتواصل مع  اهيرمينوطيقسيد احمد، محمود.   
 

xxxvii
 .266صالمرجع السابق،  الآخرجادامر والتواصل مع  اهيرمينوطيقسيد احمد، محمود.  

xxxviii
 بتصرف. الله بريمي دد. عب تأملات فـي لوحات تشكيلية نطولوجيا العمل الفني ودلالاتهأ: مقالأنظر:   

xxxix عبارة وبوشر فيه السلوك(.)ماكس فيبر يتحدث هو الآخر عن الفهم التنسيقي وهو فهم دلالة العبارة أو السلوك، والفهم السياقي وهو إدراك السياق الذي قيلت فيه ال 

xl
عمان  -، عالم الكتب الحديث، إربد1ط استفاد غادامير هذا المبدأ من الفيلسوف الإنجليزي كولنجوود، أنظر العواودة، رائد: فلسفة التأويل التاريخي،  

 .150-145م، ص2016،
xli

 .258ص:  ،1997مصر  للثقافة،المجلس الأعلى  توفيق،، ترجمة سعيد تجلّي الجميل غادامير،هانز جورج  
xlii

تحرير: بنيلوبي مري، ترجمة: محمد عبد الواحد محمد مراجعة: د عبد  ،«العبقرية، تاريخ الفكرة» 2111إبريل  218مجلة عالم المعرفة، الكويت، العدد  
 .الغفار مكاوي 

xliii
 Hans – George Gadamer: Verité Et Méthode les grandes lignes d’une herméneutique philosophique, Edition intégrale 

Revue Et Complétée Par Pierre Fruchon; Gean Grondin et Gilbert Merlio; Edit, Seuil, Paris, 1996; Page:111. 
xliv

 Hans – George Gadamer: op.cit; P:13.  
xlv

 Hans – George Gadamer: Verité Et Méthode; op.cit; P: 120. 
xlvi

 Hans – George Gadamer: op.cit Ibid; P:134. 
xlviiHans – George Gadamer: op.cit Ibid; P:175.  
xlviii

 Hans – George Gadamer: op.cit; P:102. 
xlixIbid; P:137.  
l
 Ibid; P:393. 

li Paul Ricoeur: Du Texte à L’action; Du Texte à L’action; Essais d’herméneutique; II. Collection Esprit Seuil; 1986. 
Page :12. الله بريمي د. عبد تأملات فـي لوحات تشكيلية نطولوجيا العمل الفني ودلالاتهأ نقلاً عن   

lii
 Paul Ricoeur: Temps et Récit I; L’intrigue et le récit historique; Coll L’ordre Philosophique Seuil; Paris1983.; Page:7. 

liii
 .79ص. .1991الطبعة الأولى، دمشق  والنشر،ترجمة نهاد خياطة. دار كنعان للدراسات  - )مظاهر الأسطورة(ميرسيا إلياد:   

liv
 Richard E. Palmer: Hermeneutics, Northwestern University Press Evanston, 1969, Pp: 17 0-171. 

   
lv
  .23، ص:.2113، منشورات الزمن، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتهاسعيد بنكراد:   

lvi
مان ع -، عالم الكتب الحديث، إربد1الإنجليزي كولنجوود، أنظر العواودة، رائد: فلسفة التأويل التاريخي، طاستفاد غادامير هذا المبدأ من الفيلسوف   

 .144-138م، ص2016،

lvii
 Henri Focillon: Vie des formes;PUF; 3 édition 1983;P:2. 

 ذكره سعيد .ت: السيميائيا148ص: سابق،مرجع مفاهيمها وتطبيقاتها  
lviii

 Hans – George Gadamer: Vérité Et Méthode; op.cit; Pp:127-128. 
 
lix

 Ibid op.cit, p127 
lx
 Paul (Ricoeur): Du Texte à L’action; op.cit, Page :159. 

 
 



161  

                                                                                                                                                                                    

 
 

 المصادر والمراجع
 

 ،1ط  ،الأساسية لتأويلية فلسفية الحقيقة والمنهج الخطوط: (2007)، هانز جورج ،غادامير   -1

 .ناظم وعلي حاكم صالح، دار أوياترجمة د. حسن ، طرابلس
 .مجلس الأعلى للثقافةال توفيق،ترجمة سعيد  مصر،، تجليّ الجميل (:1997) جورج،هانز  ،اداميرغ -2
المجلس الأعلى  صقر،ترجمة حسن  ،القاهرة ،1، طالمعرفة والمصلحة: (2002)يورغن  ،هبرماس -3

 للثقافة.
، فصول في النقد، المجلد الأول، العدد الثالث، النصرمنيوطيقا ومعضلة تفسير يالهأبو زيد، نصر حامد.  -4

 .1981الهيئة العامة المصرية للكتاب، ابريل 
عربية للعلوم ، الدر ال1: وجيه قانصو، طجمة، تررمنيوطيقايمقدمة في اله. (2007) دافيدجاسبر،  -5

 بيروت.ناشرون، 
 ناشرون.العربية للعلوم الدار  بيروت،، والفنالتأويلية  (:2010)هشام معافة  -6
 .دار التنوير ،، بيروتمفهوم الوعي الجمالي : جادامر(2009)ماهر عبد المحسن  ،حسن -7
  .حامد، دار الجمل ةالدترجمة: خ ،بغداد الحلقة النقدية،(: 2007)ديفيد كوزنز هوي،  -8
عربية للعلوم الدار ال ،، بيروت1، طانطولوجيا اللغة عند مارتن هايدجر (2008) إبراهيم.احمد،  -9

 .ناشرون
 .ربية للعلوم ناشرونالدار الع، بيروت، 1، طاللغة والتأويل (2007) عمارة.ناصر،  -10
 .ة للنشر والتوزيعدار الثقاف ،القاهرة، دلتاي وفلسفة الحياة (1990) محمود.سيد أحمد،  -11
 -إربد، 1، ط-المعرفة، النص، المعنى-الهيرمنيوطيقا الغربية (2017)المعاني والعواودة:  -12

 لكتب الحديث.عالم ا ،الأردن
 ،، القاهرة1طبورقية، : محمد برادة، حسان جمة، ترمن النص إلى الفعل (2001)بول. ريكور،  -13

 .ة والاجتماعيةعين للدراسات والبحوث الإنساني
عالم الفكر،  الكويت،، جادامر والتواصل مع الآخر اهيرمينوطيق (2009)سيد احمد، محمود.  -14

 .، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب37، مج:4ع:
 الكتب الحديث.عالم الأردن،  -إربد، 1، طالتأويل التاريخي فلسفة( 2016)، العواودة، رائد -15
دار  دمشق،الطبعة الأولى،  ،ترجمة نهاد خياطة - مظاهر الأسطورة (:1991، )ميرسيا ،إلياد -16

  .لنشركنعان للدراسات وا
منشورات الزمن،  البيضاء،الدار ، السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها (2003) سعيد: ،نكرادب -17

 .نجاح الجديدةمطبعة ال
 دمراجعة: عبمحمد عبد الواحد محمد ، ترجمة: العبقرية، تاريخ الفكرة (2000) بنيلوبي ،مري -18

 .إبريل 208العدد المعرفة،مجلة عالم  ت،، الكوييالغفار مكاو
 

 
 الأجنبية:المراجع 

1- Palmer. Richard, E. (1969), Hermeneutics، Northwestern University Press 
Evanstston. 

2- Gadamer In Conversation, Ed: Richard E. Palmer, Yale university press, New 
Haven &London. 



162  

                                                                                                                                                                                    

3- Grondan, Jean. (2003) The Philosophy of Gadamer, McGill-Queen’s University 
Press, Montreal&Kingston:2003. 

4- E. Ling, David, (1977) introduction of PHILOSOPHICAL HERMENUTICS, Hans 
George Gadamer, university of California press. 

5- Weinsheimer, Joel, (1985) Gadamer’s Hermeneutics, A Reading of Truth and 
Method, Yale University Press, New Haven and London. 

6- Rorty, Richard. (1979) Philosophy and The Mirror of Nature, Princeton 
university press, Princeton. 

7- Hans – George Gadamer: (1996) Verité Et Méthode les grandes lignes d’une 
herméneutique philosophique, Edition intégrale Revue Et Complétée Par Pierre 
Fruchon; Gean Grondin et Gilbert Merlio; Edit, Seuil, Paris. 

8- Paul Ricoeur (1986) Du Texte à L’action; Du Texte à L’action; Essais 
d’herméneutique; II. Collection Esprit Seuil. 

9- Paul Ricoeur: (1983) Temps et Récit I; L’intrigue et le récit historique; Coll 
L’ordre Philosophique Seuil; Paris. 

10- Henri Focillon: (1983) Vie des formes;PUF; 3 édition . 
 


