
87  

 

 International Jordanian Journal Aryam for Humanities and Social Sciences; IJJA 
Volume2, Issue1, 2020  

 

 

 

Imam Jabir Bin Zaid and His Role in Establishing the Ibadi Doctrine  
Dr. Sadina Ali Saleh Krebat 

 
 

 

 

Received: 5/1/2020 

Revised: 9/2/2020 

Accepted: 19/3/2020 

Published online: 23/3/2020 

 
* Corresponding author: 

Email: 
Sidiya @gmail.com 
 
 

Citation: Krebat.S.(2020). Imam Jabir Bin 
Zaid and His Role in Establishing the Ibadi 
Doctrine. International  Jordanian journal 
Aryam for humanities and social sciences; 
IJJA, 2(1). 

 
https://doi.org/10.65811/214 
 

     

©2020 The Author(s). This article is an 
open access article distributed under 
the terms and conditions of the 
Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY 4.0) license. 

https://creativecommons.org/licens

es/by/4.0/ 

 

International Jordanian journal 
Aryam for humanities and social 
sciences: Issn Online 2706-8455 

 

 

 

 

 

 

 

           Abstract: Imam Jabir bin Zaid is considered one of the Muslim scholars knowledgeable 
about the Qur’an and Sunnah, and he held a prominent position among the major imams among 
the followers. He is also considered the true founder of Ibadi thought and doctrine, and one of the 
most prominent scholars of the second half of the first century AH. Imam Jabir bin Zaid was indeed 
the person who crystallized Ibadhi thought to the point that it became distinct from other Islamic 
sects. Ibn Ibad was responsible for the call and preachers in various countries, as he gained the trust 
of his peers for his knowledge and religion, so they would not issue anything except after consulting 
him. The attribution of the doctrine to Abdullah Ibn Ibad is an accidental ascription caused by some 
of the verbal and political stances for which Abdullah Ibn Ibad became famous and distinguished, so 
Ibadism was attributed to him by the Umayyads, so Ibn Ibad was considered the public face of the 
group and their official spokesman. 

 Keywords: Jabir, the sect, Ibadi. 

ي 
ي تأسيس المذهب الإباض 

 
 الإمام جابر بن زيد ودوره ف

 د. سدينة علي صالح خربات

ن بالقرآن والسنة وكان يمثل مكانة  الملخص:  ن العارفي  يعتبر الامام جابر بن زيد من علماء المسلمي 

، وهو  ي
ي للفكر والمذهب الإباضن

. كما يعتبر المؤسس الحقيق  ن ن الأئمة الكبار من التابعي  مرموقة بي 

ي من القرن الأول الهجري. فالإمام جابر بن زيد كان بالفعل هو الشخص 
من أبرز علماء النصف الثانن

ه من المذاهب الاسلامية وكان ابن اباض   عن غب 
ً
ا ن ي بحيث اصبح متمب 

الذي بلور الفكر الاباضن

ي شت  الاقطار حيث اكتسب ثقة اقرانه لعلمه ودينه فكانوا 
ن
لا المسئول عن الدعوة والدعاة ف

ء إلا بعد مشورته. وأن نسبة المذهب إلى عبد الله ابن إباض فهي نسبة عرضية  ي
ي ش 
ن
يصدرون ف

ن بها فنسبت  ي أشتهر بها عبد الله ابن إباض وتمب 
سببها بعض المواقف الكلامية والسياسية الت 

ن فاعتبر ابن إباض الواجهة العلنية للجماعة والناطق الرسمي   لهم.  الاباضية إليه من قبل الامويي 

.  المفتاحية:  الكلمات ي
جابر،  المذهب، الاباضن

https://doi.org/10.65811/214
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

88 

 

 مقدمةال  

 . ي العالم الاسلامي
ن
ن القرن الهجري الاول، بظهور البواكب  الاولى للتيارات السياسية ف تمب 

ي مثلت 
ي دراستهم للفرق والاحزاب، الت 

ن
ة ف القوى وقد أولى الباحثون المحدقون أهمية كبب 

 على 
ً
ي عهد الدولة الأموية. إلا أن الاهتمام برواد هذه الحركات كان قليلا

ن
السياسية الدينية ف

ي ليبيا، وقد ركز البحث العلمي على دعوات 
ن
مستوى الدراسات العلمية الجامعية وبالأخص ف

، وأهمل الباحثون دراسة  ن ي انتهت بقيام دولة العباسيي 
سرية، مثل الدعوة العباسية الت 

دعوة سرية معاصرة لها هي الاباضية، وزعمائها مثل جابر بن زيد، حيث كانت هذه 

الحركة)الاباضية( ضمن التيار المعارض للسلطة الاموية، وكان هدفها يتمحور حول إقامة  

  (.1كيان بديل للسلطة القائمة، ضمن إطار الاسلام، ليس للتشدد فيه مجال)

الامام جابر بن زيد الأزدي التابعي المشهور،  وقد كان رائد هذه الحركة ومؤسسها هو 

ن  ، حيث تمب  ي بلال مرداس ابن أبية التميمي  بأنر
ً
الذي سار على خط المحكمة المعتدل، ممثلا

ي أراءها 
ن
هذا الامام بقدرة سياسية وإدارية، مكنته من إنشاء حركة سياسية دينية معتدلة ف

، إلا أنه وعقيدتها. ورغم الدور الذي قام به الامام جابر ب ي
ي تأسيس المذهب الاباضن

ن
ن زيد ف

، وربما يعود ذلك إلى أن معظم الدراسات   ن كمفكر، وسياشي  من الباحثي 
ً
لم يلق اهتماما

ي شخصية الامام جابر بن زيد، 
ن
كانت تهتم بدراسة الشخصيات البارزة، وهذا لم يتوفر ف

ي أعماله بالس 
ن
ية، بل أنه المرسخ لطبيعة شخصيته الهادئة المتكتمة، حيث إنه اتصف ف

 من مسالك الدين)أي مرحلة 
ً
ي بحيث شكل الكتمان مسلكا

ي المذهب الاباضن
ن
لهذا المنهج ف

 (. 2من مراحل الامامة عند الاباضية()

هو إلقاء الضوء على شخصية جابر بن زيد ودوره  الهدف من وراء هذا البحثأما 

. ومعرفة المنه ي
ي بلورة المذهب الاباضن

ن
ي الفكري والسياشي ف

ن
ج الذي سلكة لنس  دعوته ف

 . ن ي أيدي ولاة الأمويي 
ن
ة كانت البصرة ف  فب 

ن أن  ي حي 
ن
ي أدت نسبة الاباضية لعبد الله بن تكمن  أهمية البحثف

توضيح الاسباب الت 

ون )الاباضية( هذا الاخب  المؤسس  إباض وليس إلى جابر بن زيد  بالرغم من انهم يعتبر

                                                      
1

. 3م، ص1979فاروق عمر فوزي: الامامة في عمُمان، جامعة آل البيت عمان،    
2

. 164م، ص2010، 3جهلان: الفكر السياسي عند الاباضية، مكتبة الضامري،ط عدون   



89  

ي 
ي العناية ينس  المذهب الاباضن

ن
ي للمذهب. وبيان دور جابر بن زيد وتلاميذته ف

الحقيق 

 وإقامة كيان بدليل للسلطة القائمة آنذاك. 

نسَبوا إلى فجابر ب  هو أس المذهب وأساسه وركنه، وهو إمامه، والاباضية لم يُ
ً
ن زيد إذا

جابر بن زيد والاباضية لم ينسبوا انفسهم إلى جابر بن زيد كما أنهم لم ينسبوا انفسهم لعبد 

الله بن إباض وكلاهما رجل عالم، والاعلم هو جابر بن زيد فمن هو جابر بن زيد؟ وما 

 لها؟ وما المسلك الذي انتهحه علاقته بالقعدة؟ و 
ً
كيف اتصل بالاباضية حت  أصبح مؤسسا

 لهذا المذهب؟ وكيف رسم لأهل 
ً
ي تضليل عيون السلطة الاموية من معرفة كونه مؤسسا

ن
ف

 يضمن لهم بث أفكارهم مع إمكانية الافلات من مراصد السلطة 
ً
 سريا

ً
الدعوة منهجا

ي حاول ا الإشكاليةومراقبتها؟ كانت هذه 
 لبحث الاجابة عنها. الت 

ي  مشكلة البحثأما 
ن
مدام جابر بن زيد هو المؤسس وهو:  السؤال التالي فتتمثل ف

ي فلماذا سمي المذهب باسم عبد الله بن إباض؟ !!. وما العلاقة 
ي للمذهب الاباضن

الحقيق 

ي 
ن
 وعبد الله بن اباض؟ ولماذا لا نلاحظ آثاره العقائدية والفقهية ف

ً
ن الاباضية مذهبا بي 

 ؤلفات الاباضية؟م

ي  البحثأما 
ن
مسبوقة بمقدمة ومتبوعة بخاتمة وبقائمة من  ثلاثة مباحثفقد جاء ف

 المصادر والمراجع. 

 التعريف بالإمام جابر بن زيد.  المبحث الأول: 

 : ي
 
.  المبحث الثان

ً
 وعقائديا

ً
ي سياسيا

ي وضع أسس الفكر الاباضن
ن
 دور الامام جابر بن زيد ف

 لامام جابر بن زيد )نفيه ووفاته(. نهاية ا المبحث الثالث: 

 التعريف بالإمام جابر بن زيد: المبحث الأول

)الإمام الجليل التابعي هو: ـ أسمه ونسبه وكنيته: 1 ي
ن
( 3جابر بن زيد الأزدي الجوف

ي هل هي إلىي (. 4البصري من قبيلة اليحمد الأزدية)
ن
ي نسبة الجوف

ن
وقد أختلف المؤرخون ف

                                                      
3
 الجوفي: نسبة إلى درب الجوف في البصرةـ  
4

الوقت ذاك من أهم قبيلة اليحمد الأزدية: من قبائل عُمان الكبيرة، وقد انتقل جابر مع أسرته من الفرق بعمُان إلى درب الجوف بالبصرة، وكانت البصرة في ـ  

 مراكز العلم والمعرفة في الدولة الإسلامية.



90  

ي تقع 
ي البصرة، فذهب )جوف الخميلة( الت 

ن
ي ف

ي فرق حيث ولد، أم إلى )درب الجوف( الت 
ن
ف

ي البصرة 
ن
ي نسبة إلى درب الجوف ف

ن
ن إلى أن جابر ابن زيد عرف بالجوف جملة من المؤرخي 

ي نسبة إلى 5حيث أستقر مع أسرته بعد ذلك)
ن
(، وفريق أخر يرى أن الإمام جابر هو الجوف

ل: أن الإمام جابر بن زيد ولد بمنطقة مولده وهذا ما راه الشيخ أحمد الخليلىي حيث قا

ن فرق إلى بهلا   ي تقع ما بي 
الجوف وهي بداخلية عٌمان، ويطلق اسم الجوف على المنطقة الت 

ي ذلك الشيخ العلامة سالم 
ن
كلها وإلى عهد قريب كانت تسم أرض الجوف، وأيده ف

( ي
 (.6الحارن 

إلى الجوف بمدينة فرق ولما فمن هذا السياق يمكن القول أن الإمام جابر بن زيد ينتسب 

انتقل هو وأسرته إلى البصرة أطلق على الموضع الذي نزلوا به اسم الجوف نسبة  الى 

ي الشعثاء)  الإمام جابر بن زيد بأنر
مان. أما بالنسبة لكنيته فيكتن ي عُ

ن
(، نسبة إلى 7الجوف ف

ي تدل على
 يفتخرون بهذه الكتن الت 

ً
 وحديثا

ً
ى، فالعرب قديما ن  ابنته الكبر مدى العلاقة بي 

 الآباء والأولاد. 

ي 
ي فهو من ولد عمرو بن اليحمد الأزدي الت  وينتسب الإمام جابر بن زيد إلى أصل عرنر

 (.  8تنتسب إلى قبيلة الأزد العمانية)

)ـ ولادته ونشأته: 2   عامي
ن ـ  18تذكر كتب السب  أن مولد الإمام جابر بن زيد كان فيما بي 

ـخ هـ( فلم تجمع المصادر ا22 ـ ـ لتاريخية على تحديد سنة معينة لمولده، وإنما ذكرت تواريـ

ن المذكورين ولكن الإباضية يرجحون بأن مولد جابر بن زيد كان  ن التاريخي  اوح بي  عدة تب 

ن بقيت  من خلافة عمر بن الخطاب.  ا لسنتي 

ي 
ن
مان، غب  أن المصادر لا تذكر عن حياة جابر بن زيد الأولى ف ي عُ

ن
مان  وقد نشأ جابر بن زيد ف عُ

، ولعل السبب وراء عدم وجود معلومات عن نشأته الأولى هو أن علماء الإباضية  ي اليسب 
إلا الش 

ورية لذلك.  ـخ سنوات ميلاد ووفاة الأشخاص إلا بقدر الحاجة الصرن ـ ـ ـ  تواري
ً
ا  لم يكونوا يوثقون كثب 

بعض ولكن حسب اجتهادنا فأننا نجد بعض المراجع الحديثة بناءً على ما استخلتصه من 

                                                      
5
 . 86م، ص2002، عُمان، 1ـ عوض خليفات: نشأة الحركة الإباضية، ط 
6
 . 93،94م، ص2009، 2ـ  سالم الحارثي : العقود الفضية، مطبعة إبراء، ط 
7

، بالمغرب الدرجيني: طبقات المشائخأبي العباس أحمد بن سعيد : االمصادر منهالشعثاء هي ابنته وكان يكنى بها لذا ورد اسمه بهذه الكنية في الكثير من ـ  

 ، وقبرها ما يزال معروفاً في بلدة "فرق" بولاية نزوى بعمُان.94.، والحارثي: العقود الفضية، ص206صتحقيق: ابراهيم طلالي، ، 2ج
8
 . 14، و13م، ص2003، 1ـ يراجع: هاني سليمان الطعيمات: الإباضية مذهب لا دين ، دار الشروق، ط 



91  

ي العمل بالزراعة حت  
ن
ي بلدته، وشارك أهله ف

ن
المصادر تقول أن جابر بن زيد عاش حياة بسيطة ف

ي بلدته، واستندوا على 
ن
ي كانت متوفرة ف

ة صباه، واطلع على بعض المعارف الدينية البسيطة الت  فب 

ي كانت إلى البصرة من أجل العلم والبحث والدراسة)
مشواره  ( وأنه كان يستكمل9أن رحلته الت 

 العلمي من البصرة حينما انطلق إليها مع رفاقه. 

 شديد 
ً
ة حياته فيما بعد ـ أنه كان فظا ومن المعروف عن جابر بن زيد ـ كما سيتضح ذلك من سب 

ي هذه 
ن
ة واسع الأفق.. وهذا يدعوا إلى القول بأنه لابد وأن يكون قد حصل ف الذكاء وقاد البصب 

 
ً
ا  كبب 

ً
ة من حياته جانبا ومن العلوم الدينية. وإلا فما الذي يدعوه إلى أن يغادر بلده إلى البصرة  الفب 

ي بلده يشكو فاقة أو يقاشي شظف عيشه؟ لم يكن دافعه إلى ذلك سوى الشوق 
ن
وسواها ولم يكن ف

ي تصلح بها أمور دينه 
ود بكل المعارف الت  ن ي العلم والب 

ن
ي التبحر ف

ن
للمعرفة، والرغبة الصادقة ف

ل نزوحه إلى البصرة، حيث اتخذها له دار مقام وشاركه فيها من بعد بعض أهله ، ودنياه. وكان أو 

ن البصرة والحجاز) دد ما بي  ة طويلة يب   (. 10ومن البصرة مضن إلى الحجاز لنفس الغاية وظل لفب 

 الكثب  من المعارف وخاصة فيما يتعلق منها بعلوم القرآن  ذ وباتخا
 له تلق 

ً
جابر البصرة مقاما

وما يتصل بهما وحفظ القرآن كله قبل أن يتهيأ للرحلة إلى الحجاز ولم يكتف الإمام جابر والحديث 

ـهتم بشؤون   فيها العلم ويوالىي التدريس والتأليف ويـ
 له ينس 

ً
ي )البصرة( بل اتخذها مقرا

ن
بالدراسة ف

ي مرت عليه ودرسها دراسة مستفيضة عميقة
ن حيث كانت قضية الخلافة من القضايا الت   المسلمي 

ة  ي القرآن ومستمد من القرآن ومستند إلى سب 
ن
ي على روح العدالة ف

انتهي منها إلى رأي ثابت مبتن

 (.11السلف من أصحاب رسول الله صلىي الله عليه وسلم)

ي كان يسألها 
أخذ جابر بن زيد علمه عن كثب  من الصحابة أهمهم ابن عباس والسيدة عائشة الت 

ي الدين، وهذا ما قوى علا
ن
ي آخر حياته، حيث اصبحت رحلاته إلى عن مسائل ف

ن
قته بالحجاز ف

ي تعرض لها من قبل السلطة الأموية)
 (. 12هناك سنوية بالرغم من المضايقات الت 

ثم إن جابر بن زيد شد على نفسه بالعزيمة وحملها على ملازمة عدد من الصحابة ليأخذ منهم 

 
ً
يعة.  وأزداد شغفا بالمزيد من العلوم لتحقيق ما تصبوا ما حفظوه من حديث وما عرفوه من الس 

ف من  إليه نفسه من مواصلة طريقه لاكتساب العلم، وبعد أن نهل جابر من كبار الصحابة واغب 

                                                      
 . 34صم.1997، 3طصالح بن أحمد الصوافي: جابر بن زيد الأزدي العماني وأثره في الدعوة، وزارة التراث القومي والثقافة، سلطنة عُمان، ـ  9
10
 . 35ـ الصوافي: جابر بن زيد وآثاره في الدعوة، ص 
11
 . 63ـ علي يحي معمر : الإباضية  في موكب التاريح ، الحلقة الأولى، ص 
12
 . 183، 181م، ص2009، 1، تحقيق: محمد حسن، ط1ـ أبو العباس أحمد بن أبي عثمان الشماخي: السير، ج 



92  

ي حياته من 
ن
ي الكثب  من العلوم الدينية وأهمها التفسب  والحديث والفقه، انتقل ف

نبعهم الغزير الش 

من طالب إلى شيخ لينس  العلم ويبث الهدي إلى  الأخذ إلى العطاء ومن التعلم إلى التعليم، انتقل

ئ  ن يتصدر مجالسهم، ويفت   للمسلمي 
ً
الناس ويرفع اواء الحق لإعلاء كلمة الله، وأصبح إماما

 لكثب  من 
ً
 يفيض بالعلم بغزارة ومرجعا

ً
، كما أهلته معرفته العلمية لأن يصبح معلما ن السائلي 

ي عاصرهم، فكان ينس  الع
ورة العلماء والعامة الت   إلى صرن

ً
 وعلنا

ً
ي المساجد والمجامع ويدعو سرا

ن
لم ف

ي قوله تعالت)
ن
 ف
ً
يعة الله متمثلا اسِ محافظة الأمة الاسلامية على سر 

َّ
لن  لِ

ْ
رِجَت

ْ
خ
ُ
ةٍ أ مَّ

ُ
َ أ ْ ب 

َ
مْ خ

ُ
نت
ُ
ك

 ِ
َ
اللّ  بِ

َ
ون

ُ
ن مِ
ْ
ؤ
ُ
رِ وَت

َ
نك مُ

ْ
نِ ال  عَ

َ
وْن هَ

ْ
ن
َ
رُوفِ وَت عْ مَ

ْ
ال  بِ

َ
رُون مُ

ْ
أ
َ
 (. 13()ت

لاب ينهلون من معينه، ولم يكن يبخل عليهم بعلم ولا بتوجيه، وتتلمذ علىي والتفت حوله الط

ن وكان من أشهر تلاميذه هم : أبو عبيدة مسلم  ن أو تابعي التابعي  يديه خلق كثب  سواء من التابعي 

ي كريمة وضمام بن السائب وأبو نوح صالح الدهان وجعفر بن السماك وقتادة وعمرو بن  بن أنر

هم)دينار ويعلى بن م ي وأمية بن زيد الأزدي وغب 
 (.  14سلم وأيوب السختيانن

اته   من العلوم يفيض بخب 
ً
ي هذا العدد من التلاميذ دلالة على أن جابر بن زيد كان بحرا

ن
وبالنظر ف

 من الفقهاء تمتلىئ 
ً
ي العلم وهذا تأكيد على انتقاله من التعلم إلى التعليم حيث أنشأ جيلا على طالتر

ن بهم ن وتعب  النفس، ولقد كان ثمرة تلك الصحبة الطويلة للصحابة أن أقبل عليه المئات  بهم العي 

 من العلماء الذين وردوا معينه ونهلوا من بحره. 

ن الفقهاء وعلماء ـ مكانته العلمية ورأي معاصريه فيه: 3 تبوأ الامام جابر بن زيد مكانة عالية بي 

ن  الذين تؤخذ عنهم الفتوىـ وأصبح أحد  عصره فقد أهلته مكانته العلمية أن يكون أحد التابعي 

ن بغزارة العلم  فقهاء البصرة الذين يشار إليهم بالبنان، وشهد له جمع غفب  من الصحابة والتابعي 

 وبكفاءته للفتيا. 

جمان القرآن بكفاءته العلمية حيث قال  فقد شهد له شيخه عبد الله بن عباس الملقب بب 

ق والمغرب لوسعهم علمه(() جابر بن زيد فلو سأله ا عنه:)) أسالو  ي الله 15أهل المس 
(، وقال رضن

ي وفيكم جابر(()
ن سأله أهل الناس من أهل البصرة عن مسألة ما فقال)) كيف تسألونتن  (. 16عنه حي 

                                                      
13
 . 110ـ سورة آل عمران: الآية 
14
 . 189م، ص2000، 1ـ صالح بن أحمد بن يوسف البوسعيدي: رواية الحديث عند الإباضية ، أصل هذا الكتاب رسالة ماجستير ، جامعة أل البيت، ط 
15
 . 182، ص1ـ الشماخي: السير، ج 
16
 . 205، ص2ـ  الدرجيني: طبقات المشائخ، ج 



93  

 وكان إلى الحق 
ً
 ركينا

ً
ي العبادة ركنا

ن
 وف

ً
 معينا

ً
: )) كان للعلم عينا ي

وقال عنه أبو نعيم الأصفهانن

)
ً
 ومن الخلق هاربا

ً
 (. 17()آيبا

ي حيث قال: ))ومنهم أي الأصحاب رضوان الله عنهم جابر بن 
كما أثتن عليه أبو العباس الدرجيتن

زيد بحر العلوم العجاج وسراج التقوى ناهيك به من سراج أصل المذهب وأسه الذي قام عليه 

 نظامه، ومنار الدين ومن انتصب به أعلامه، صاحب ابن عباس وكان أمهر من صحبه وقرأ عليه

ي الفتيا إليه(()
ن
 (. 18والمقدم ممن يشار ف

ومن أجل ذلك قصده السائلون من البصرة وخارجها، ورغم أن الإمام جابر كان كثب  الفتيا إلا أنه 

ي ذلك على نهج العلماء 
ن
 ف
ً
 على الكتاب والسنة سائرا

ً
ن معتمدا ي إلا بعد تثبت ويقي 

لم يكن يفت 

 بوصية عبد الله بن عمر. 
ً
 وآخذا

ه علماء الجرح وبناءً على
ه
، عد ن اابر الصحابة والتابعي  ي شهد بها أ

 الشهادات المتقدمة الت 

(
ً
هم تفقها  (. 19والتعديل من أبرز علماء القرن الأول الهجري وأكب 

ن فقد أحتل  ن الذين عنوا بتدوين الأحاديث والسين  كان من أوائل التابعي 
ً
أضف إلى ذلك أن جابرا

ن أقرانه فيكون بذ ي والمالكي مكانة مرموقة بي 
لك جابر قد سبق أئمة المذاهب الأربعة) الحنقن

( فكل هؤلاء جاءو  بعد جابر بن زيد فروى عنه أكب  أهل المذهب ، ووثقه  ا والحنبلىي والشافعي

ن  ه أهل الحديث من المحدثي  جميع نقاد الحديث وأجمعوا على عدالته وضبطه وأمانته واعتبر

وه من ( لكونه أقدم الأئمة إذ ألأخذ علمه 20رجال أصح الأسانيد) الثقات ومن الفقهاء البارزين اعتبر

ي رواها الثقات. ويعتبر سند الإمام 
من مصادره الصافية، فمصدره الكتاب والسنة الصحيحة الت 

ي الذروة العليا من مراتب الإسناد عند علماء الإباضية 
ن
جابر بن زيد عن طريق الربيع بن حبيب ف

ة ملازمته له)حيث أكب  روايته عن شيخه عبد الله  (.  21 بن عباس لكب 

ن  ن علماء الاسلام العارفي   بالتفسب  فقد احتل مكانة سامية بي 
ً
كذلك يعتبر جابر بن زيد عالما

ي هذا المجال، ومنهم السيوطي 
ن
بالقرآن فقد احتج بأقواله مجموعة من المفسين، وأشادوا بآرائه ف

                                                      
17
 . 85م، ص1988، 1، دار الكتب العلمية بيروت، ط3ـ أبي نعيم أحمد الاصففهاني: حلية الاولياء وطبقات الاصفياء، ج 
18
 . 209، ص2ـ  الدرجيني: طبقات المشائخ، ج 
19

سامي سقر أبو داود الامام جابر بن زيد وأثره في الحياة الفكرية والسياسية ـ دراسة تاريخية ـ رسالة ماجستير . 204، ص2البخاري : التاريخ الكبير، جـ  

 77، صفي هيئة كتاب، كلية الآداب والعلوم، جامعة آل البيت، الأردن ، اشراف : فاروق عمر فوزي. 
20
 . 261، ص3، ج2ية، وزارة التراث والثقافة، سلطنة عُمان،طحصاد ندوة الدراسات العمان 
21
 . 15ص، م1979تحقيق: سيدة اسماعيل كاشف، جامعة عين شمس، القاهرة،  السيابي: إزالة الوعثاء عن أتباع أبي الشعثاء،سالم بن حمود  



94  

ن  (، وقال ابن حجر " إنه من أعلم 22بالقرآن") الذي قال: " كان جابر بن زيد من علماء التابعي 

ي الحديث، فقد وثقه 23الناس بكتاب الله")
ن
(، ورواية جابر بن زيد لا تكون إلا عن ابن عباس، أما ف

 جميع النقاد وأجمعوا على عدالته وضبطه. 

اا ، وأنه أصبح من أ
ً
 واسعا

ً
 قد أكتسب علما

ً
ن لنا بوضوح أن جابرا بر من الشهادات المتقدمة يتبي 

ي البصرة، 
ن
ن ف يعة الاسلامية، وكان يعتبر من أبرز المفتي  ي علوم الس 

ن
ي عصره، ولاسيما ف

ن
العلماء ف

ي الوصول إلى هذه المكانة المرموقة إنصرافه الكلىي إلى العلم وانحرافه عن 
ن
ومما ساعد جابر ف

ي سلوكه آثار تدعو إلى الاكبار والتقدير. 
ن
 مباهج الدنيا وزخارفها، وقد آثرت عنه ف

، فقد ألف ـ آثاره العلمية: 4 ن ي عهد التابعي 
ن
ن ف يعتبر الإمام جابر بن زيد من أوائل المؤلفي 

ي من القرن الأول 
ي النصف الثانن

ن
ي عرفت باسم )ديوان جابر( وذلك ف

موسوعته القيمة الت 

 (. 24الهجري)

ة، ومن ا ة أجزاء كبب  ي عس 
ن
لمحتمل ويقال أن الديوان من ضخامته يعجز عن حمله البعب  ويقع ف

ي ضخامة هذا الديوان كما وصفته المصادر هو احتواؤه على مسائل فقهية وأحاديث 
ن
أن السبب ف

ة.   مأخوذة من الصحابة مباسر 

 كذلك للإمام جابر بن زيد آثار أخرى غير الديوان منها: مجموعة مسائل فقهية للإمام جابر

ي حبيب عن عمرو بن هر  وكتاب الصلاة: ،  وكتاب م عن جابر بن زيد، وهو رواية حبيب بن أنر

ـخ الاسلام للإمام جابر بن  النكاح:  ـ ـ ـ ة مبكرة من تاري ي فب 
ن
ذكر فيه مجموعة فتاوى خاصة بالزواج ف

 من أن جابر ابن 25زيد)
ً
نا سابقا (، وهذا الكتاب دليل على ما شهد عليه شيخه ابن عباس كما أسر 

 زيد أعلم الناس بالطلاق. 

ي مختلف الآفاق فيأخذون منها وبذلك أصبحت آثار الإمام جابر بن 
ن
 لطلاب العلم ف

ً
زيد منهلا

ي بطون الكتب تعتبر من أعظم ما تركه لخدمة الاسلام. إذ 
ن
ة، وكذلك فتاويه المتداولة ف مسائل كثب 

 جابر لطلابه منها: توجد مسائل وفتاوى احتوتها كتب الإباضية رواها 

                                                      
 . 37م، ص1986ـ  يحي محمد البكوش: فقه الامام جابر،  دار الغرب الاسلامي،  22
 . 34د.ط، د. ت، ص  ،  دار الكتاب الاسلامي، القاهرة،2هاب الدين أبو الفضل بن حجر العسقلاني:  تهذيب التهذيب، جـ  ش 23

24
ة عُمان، سالم بن حمود: السيابي أصدق المناهج في تمييز الإباضية عن الخوارج، تحقيق: سيدة إسماعيل كاشف، وزارة التراث القومي والثقافة، سلطنـ  

 . 59ص، م1979
25
 . 30م، ص-200ـ  عبد الله محمود شحاته: الامام جابر بن زيد ومواقفه الفقهية، دار غريب ، مكتبة الاسكندرية، د.ط ،  



95  

وهو عبارة عن أحاديث صحيحة رواها الربيع بن حبيب   مسند الربيع بن حبيب الفراهيدي: 

ي عبيدة وضمام بن السائب عن جابر بن زيد عن الصحابة عن الرسول ـ صلىي الله عليه وسلم  عن أنر

 فقه الإمام جابر بن زيد جمعه يحي بن 
ً
ـ  إضافة إلى الفتاوى عن جابر أو عن بعض الصحابة. وأيضا

 جابر بن زيد. محمد البكوش: تضمن فتاوى للإمام 

ن احتوت فتاوى وآراء للإمام جابر بن زيد غب   وجوابات الامام جابر بن زيد:  عبارة عن رسالتي 

ي صفرة عن الربيع بن حبيب عن ضمام بن السائب عن  مرتبة رواها أبو صفرة عبد الملك بن أنر

ن ورتبها وضم كل مسألة ي باب على  جابر بن زيد فعمد سعيد بن خلف الخروضي إلى دمج الرسالتي 
ن
ف

ي الصلاة والطهارة والزكاة والنكاح والبيوع 
ن
حدة فجاء الكتاب يجمع آراء وفتاوى جابر بن زيد ف

ها من الآراء.   والآداب والوصايا والشهادات وغب 

ة رسالة ) ـخ سبع عس  ـ ـ ـ ( كان جابر يبعثها إلى الدعاة الذين أرسلهم إلى الامصار 26وقد حفظ التاري

 على استفساراتهم لمسائل فقهية لم يستطيعوا الافتاء بها. الإسلامية فقد جاءت الرس
ً
 ائل ردا

ي 
 
. : المبحث الثان

ً
 وعقائديا

ً
ي سياسيا

ي وضع أسس الفكر الاباض 
 
 دور الامام جابر بن زيد ف

 بعد ـ التنظيمات السياسية: 1
ً
 غزيرا

ً
 بن زيد قد اكتسب علما

ً
سبق وأن ذكرنا بوضوح أن جابرا

من الفقهاء البارزين الذين أسدوا خدمات جليلة للعقيدة والفكر هجرته إلى البصرة، وأصبح 

ي آمن بها واقتنع بصحتها. ولكي 
ي خدمة مبادئه الت 

ن
، ولاشك أنه وظف علمه ومواهبه  ف ن الاسلاميي 

ي وتطوره لابد لنا من التعرف على بدء علاقة 
ي بلورة المذهب الإباضن

ن
نفهم جهود جابر بن زيد ف

ي سبيل انجاح الدعوة الاباضية بعد أن جابر بن زيد بحركة الخوا
ن
رج القعدة ثم جهوده المتواصلة ف

 أصبح رئيسها وزعيمها. 

عرف على وجه التحديد  مت  بدأت علاقة جابر بن زيد الامام جابر وصلته بالقعدة:  لم يُ

ي توردها المصادر الإباضية تشب  إلى قدم هذه 
بالخوارج القعدة على الرغم من أن المعلومات الت 

ي وقت مبكر. 
ن
 قد أنضم إلى الحركة ف

ً
 العلاقة وإلى أن جابرا

ي 
ن
ي وقعت ف

ولكن حسب المعطيات التاريخية والاستنتاجات المعتمدة على بعض الاحداث الت 

                                                      
26
زارة التراث ، يقال أن عمرو بن خليفة النامي عثر عليها في جزيرة جربة وطبعها على ألة كاتبة وموجودة نسخة منها في المكتبة الإسلامية التابعة لو 

 بسلطنة  عًمان. 



96  

( حتمل أن يكون اتصاله بالقعدة بدأ بعد لجوء مرداس بن أدية التميمي ( وأصحابه 27حياة جابر، يُ

ي أواخر العقد الرابع من القرن الأول الهجري، وبالتحديد )
ن
(، وكان عمره إذ  64ـ  56إلى البصرة ف

ن سنة،   وثلاثي 
ً
ي ذاك حوالىي ثلاثا

ن
ي المسجد الجامع ف

ن
 جابر بن زيد يصلىي الجمعة ف

ه
كرأن

ُ
فقد ذ

معة وسنة البصرة خلف زياد، وعندما كان يسأله أصحابه عن ذلك كان يجيبهم )) صلاة جا

  (. 28متبعة(()

ن  من أن جابر بن زيد كان زعيم الحركة بعد وفاة  ي الإباضية المحدثي 
أما ما يورده بعض مؤرخن

ا   صغب 
ً
ة فيصعب تصديقه، لأن جابرا آنذاك كان لا يزال شابا ي مباسر  عبد الله بن وهب الراستر

ة مز  ي هذه الفب 
ن
ين سنة فقط. وف ن السادسة عس  والعس  اوح عمره بي  ة يب  ي فب 

ن
ال جابر بن زيد ف

 التكوين العلمي والفكري، ولم يكن قد أشتهر أمره بعد... 

ي ذات 
ن
وهناك وقعتان تؤكدان انضمام جابر إلى جماعة القعدة منذ ذلك الوقت مع حرصه ف

 : ن  الوقت على اخفاء أمره، وإخفاءه عن ولاة الأمر من الأمويي 

ي بابن العباس ليأخذ عنه العلم والحديث وكان تردد جابر بن زيد إلى مكة ليل الوقعة الأول: 
تق 

ن كانا يرتحلان سويا إلى  يصحبه فقاس بن الأسود بن قيس وكان يرى رأي الإباضية، ويبدو أن الرجلي 

 إلى مكة فلق  
ً
ن قدم جابر منفردا ي احد السني 

ن
ي موسم الحج، وكانا يلتقيان بابن عباس، وف

ن
مكة ف

ي فقا ي سجن ابن عباس الذي استغرب غياب انر
ن
ه بأنه ف  عنه فأخبر

ً
س، صاحب جابر، وسأل جابرا

ابن زياد فقال ابن عباس: ))وأنه لمتهم؟ قال جابر: نعم فأضاف ابن عباس اللهم بلىي وخاطب 

 وقال : أو ما أنت متهم؟ قال جابر: اللهم بلى(()
ً
 (.29جابرا

 من الوقعة الثانية: 
ً
ـها أبو سفيان محبوب بن الرحيل إذ يذكر أن شيخا أهل الاستقامة  يرويـ

ن فلم يفعل، قال  يدعى أبو سفيان قنبر قد أخذه عبد الله بن زياد وجلده ليدله على أحد المسلمي 

 منه وما كنت أنظر إلا أن يقول هذا هو فعصمه الله )
ً
 (. 30جابر بن زيد: وكنت قريبا

بن زيد بآراء ابن  بناءً على ما تقدم يمكن القول أن علاقة جابر بن زيد بالإباضية بدأت بتأثر جابر 

ي البصرة فيما اعقب واقعة النهروان 
ن
ي ثم انضمامه للجماعة أثناء استقرار الجماعة ف وهب الراستر

                                                      
27
 .163ـ  162، الصوافي: الإمام جابر بن زيد وآثاره في الدعوة، ص91عوض خليفات: نشأة الحركة الإباضية ، ص 
28
 .97م. ص 1983،سالم بن حمد الحارثي: العقود الفضية في الأصول الإباضية، وزارة التراث القومي والثقافة، سلطنة عمان، ـ  

29
. 91ـ عوض خليفات: نشأة الحركة الإباضية، ص   

30
. 193ـ الصوافي: الامام جابر بن زيد، ص   



97  

 لم يكن مما استحلوا الخروج بالسيف أو استعراض جماعة 
ً
من أحداث. كما تقرر أن جابرا

ات ة من فب  ي فب 
ن
ن بحال من الأحوال.. وإنه بذلك لم يكن من الخوارج ف حياته على  المسلمي 

 الاطلاق. 

ي مرحلة الكتمان: 
 
ي عل يد الامام جابر بن زيد ف

 إحكام التنظيم الاباض 

ي عهد الدولة الأموية، وهو استخدامه أسلوب السية 
ن
 ف
ً
 معينا

ً
نهج الامام جابر بن زيد منهجا

ي تلك الفب  
ن
ة والكتمان، من أجل الحفاظ على دعوته وعدم انكشاف أمرهم. ومن أمثلة الكتمان ف

ي أغلب رسائله  لدعاته، ينهيها 
: أن الامام جابر بن زيد كان شديد السية مع اتباعه الدعاة فقن هي

ي أيدي السلطة الأموية.  
ن
 بطلب من المرسل إليه باحراقها حت  لا تقع ف

وقد قام الإمام جابر بن زيد بتنظيم حركته، بواسطة حلقة منظمة من الدعاة اللذين أرسلهم إلى 

ي البصرة، حيث غدت الدعوة الاباضية حركة منظمة لها مركز الامصار ا
ن
لمختلفة وربطهم بمركزه ف

ي 
ن
ي كان يعتمد على الدعاة وبثهم ف

وفروع، وهي بذلك تشبه التنظيم السي للدعوة العباسية الت 

ي الحميمة)
ن
 (. 31الاقاليم الاسلامية المختلفة مع ارتباطهم بمركز الامام ف

دة واسعة من الاتباع الذين اقتنعوا بآرائه ومبادئه، وتوسعت دائرتهم كما أنشأ جابر بن زيد قاع

ي 
ن
ين ف لتشمل أفرادا من خارج البصرة وخاصة من قبيلة الأزد، قبيلة الامام جابر، الذين كانوا منتس 

ي هدوء، 
ن
مان. وكان جابر يعمد إلى إرسال من يثق بهم إلى مختلف الامصار لنس  فكرته ف البصرة وعُ

ـخ) ويعقد معهم ـ ـ ـ ي بعض كتب التاري
ن
 (. 32اتصالات، وبينهم مراسلات حُفظت ف

ك فيها جابر  ، فلم يشب  ـخ الاسلامي ـ ـ ـ ة من التاري
ي تلك الفب 

ن
ي وقعت ف

أما الاحداث السياسية الت 

 للقعدة أو حت  أنه كان على علاقة 
ً
 كان إماما وزعيما

ً
بن زيد ولم يبد لعامة سكان البصرة أن جابرا

ه من الحرب  ءبهم، وذلك لإخفا  معتقده وساعده أصحابه على ذلك، لأنهم كانوا يحبون سب 

ن  ي النهاية إلى تأسيس إمامة علنية يعي 
ن
ي ترمي ف

ي مهدها والت 
ن
والهلاك حت  لا يقضن على دعوتهم ف

 . ن  فيها خليفة للمسلمي 

ي مرحلة الكتمان حت  لا يتعرض من قبل الأمو 
ن
 أسلوب التقية ف

ً
ن وقد اتخذ جابر بن زيد أيضا يي 

                                                      
31
الآداب والعلوم، ـ سامي سقر أبو داود: الامام جابر بن زيد وأثره في الحياة الفكرية والسياسية ـ دراسة تاريخية ـ رسالة ماجستير في هيئة كتاب، كلية  

 : فاروق عمر فوزي، جامعة آل البيت، الأردن ، اشراف 
32

 . 113ص1ـ الصوافي : الامام جابر بن زيد،



98  

لما يؤذيه ويبيد اتباعه، فأخذ هو وأصحابه يبثون فكرهم ويقنعون الناس بهذا الفكر وإن كان تقبل 

ي أمية البلاد بالفساد، ومحاولة اجتذاب 
ي ذلك الوقت مع إغراق بتن

ن
 ف
ً
ا الناس لهذا الفكر عسب 

ع من اقتنع الناس إليهم بما كانوا يلتقطونه  مما يتساقط من فتات موائدهم ، ولكن مع ذلك اقن

ي سرية تامة 
ن
بهذا الفكر. فإذا رأي الامام جابر أن فئة من الناس اقتنعت بفكره دعاهم إلى مذهبه ف

 لرأي الدولة 
ً
 مخالفا

ً
 كان يرى رأيا

ً
حت  لا تبطش به السلطة الأموية الجائرة، لأن الامام جابرا

ه على طراز عهد النبوة والخلافة الأموية. فكان لابد للذي يريد إحداث التغب  وإعادة النظر إلى نصاب

الراشدة الأولى أن يتحلى بالصبر مع العمل الحثيث من وراء  الستار، وهكذا كان الامام جابر بن 

 (.  33زيد)

دد  ي الكتمان عمل الامام جابر على أن يوطد علاقته بالحجاج وراح يب 
ن
 من المبالغة ف

ً
ومزيدا

ي مسلم عليه، حت  بعد أن انتقل إلى مدينة واسط، وك يد بن أنر
ن ذا توطدت علاقة الامام جابر بب 

)كاتب الحجاج(، وما يفس هذه العلاقة هو أنها محاولة تجنب الاصطدام مع السلطة، مما قد 

 لأصولها الصحيحة. 
ً
ي اختارها جابر بهدف بعث العقيدة الاسلامية وفقا

 يصرن بالدعوة الت 

لى الامصار الاسلامية، حيث كان وثيق الصلة وقد لجأ الامام جابر إلى إعداد الدعاة وإرسالهم إ

ي استمالة الكثب  من الأزد و المهالبة، وتشب  المصادر 
ن
ي الولايات المختلفة، ونجح ف

ن
باتباع دعوته ف

ي خرسان)
ن
ن عبد الملك بن المهلب ف  (. 34الاباضية إلى مراسلات متبادلة بينه وبي 

ي مقدرة الامام جابر على ا
ن
ي ف

 لقد كان النجاح الحقيق 
ً
لكتمان والحرص على أن تتم دعوته بعيدا

ي 
ن
، وقد استطاع بهذه السياسة أن يتجنب بطش الولاة به وبأصحابه، وبالغ ف ن ن الأمويي  عن أعي 

ي لدرجة أنه دفع بعبد الله بن إباض لكي يكون المتحدث باسم الجماعة حت  لقد اعتقد 
التخقن

، مع أنه لم يكن الا أحد  ي
ون أنه المؤسس الحقيق  )الكثب  ن  (. 35أفراد الجماعة النابهي 

ي قال بها الامام جابر قد 
، والت  ي

ي الفكر الإباضن
ن
ي استقرت ف

واللافت للنظر أن معظم المبادي الت 

ـع.  ـ ـ ـ ي  من مصادر التس 
ً
 أساسيا

ً
ي مجملها مصدرا

ن
ي شكلت ف

 استمدت من الممارسة العملية الت 

 
ً
للحفاظ على سرية الحركة  ولهذا ظلت  صلة الامام جابر وثيقة بجماعة الدعوة ويسع جاهدا

ي انتهجها جابر واتباعه فإن السلطة الاموية لم 
وإخفاء مبادئها ونتيجة لهذه السياسة الحكيمة الت 

                                                      
33
 . 132م، ص2012، 2ـ  زيانة بنت خلفان الحارثية: الامام جابر بن زيد وتأسيه الفكر الاباضي، مكتبة الجيل الواعظ، سلطنة عمان، ط 
34
 . 98ـ عوض خليفات : نشأة الحركة الإباضية، ص 
35
 . 66لة  في الفكر الإباضي، دار الشروق، د.ط، د.ت، صـ محمد صابر عرب: الدين والدو 



99  

تستطع أن تضع يدها على أي مجلس من مجالسهم السية  ومما يؤيد ذلك ابتكارهم  طرق جديدة  

ي عن ا
ي تؤكد كتمانهم لدعوتهم والتخقن

ي التنكر والتسب  الت 
ن
يأتون  ا لدولة الاموية حيث  كانو ف

ي هيئة النساء بالنقاب وغب  ذلك يشتبهون بالنساء 
ن
المجالس أيام زياد بن أبيه  وابنه  عبد الله ف

 (. 36وكان أحدهم يحمل على ظهره جرة ماء ويحمل حملة متاع كأنه بياع حت  يدخل المجلس)

ته وسلامة اتباعه حت  أنه ذهب وقامت سياسة جابر على اللجوء إلى جميع الوسائل لضمان حرك

ي 
ن
إلى حد الأمر بقتل شخص يدعى خردلة أبلغ السلطان الأموي عن أسماء أفراد الحركة الاباضية ف

البصرة وجعل يطعن فيهم ويدل على عوراتهم ويفضح اسرارهم مما أدى الى قتل بعض اتباع الحركة 

 (. 37على يد أيدي السلطة)

لة بالحركة منذ وقت مبكر وأصبح زعيمها وإمامها وكان له دور  وهكذا كان جابر بن زيد وثيق الص

ي العقد 
ن
ي البصرة ف

ن
ي الدعوة الاباضية ف

ن
ي تنظيم الحركة وتطورها وتأسيس النظام السي ف

ن
كبب  ف

 (. 38السادس من القرن الأول الهجري)

ياسية استطاع الامام جابر بحنكته الستنظيمه للدعوة وأثره فيها:  ـ التنظيمات  الدعوية: 2

ي 
ن
ي القيام بمهام وشؤون الدعوة ف

ن
ول عليهم ف  يعه

ً
رج رجالا

ه
خ ي مرحلة الكتمان أن يُ

ن
وعلمه الواسع ف

حياته وبعدها، فقام بجهود مضنية من أجل توسيع نطاق دعوته على امتداد واسع ولزيادة أتباعه 

ي البداية تمكن من بناء قيادة دعوية داخل ا
لبصرة وذلك ومناصريه داخل البصرة وخارجها، فقن

 ، ي الجانب العلمي
ن
لة العلمية المرموقة ف ن وا بالمبن ن بالاعتناء بمجموعة من تلاميذه الذين تمب 

، وهؤلاء هم على سبيل المثال لا الحصر  ي الجانب السياشي
ن
وبالذكاء والقدرة على التنظيم والإدارة ف

ي  ي نوح صالح الدهان، وضمام بن السائب، وأنر ي كريمة، وأنر ي مسلم بن أنر ي : أنر
 مودود حاجب الطانئ

هم) وغب 
39 .) 

 حت  يكونوا زعماء وفقهاء للدعوة من 
ً
 وسياسيا

ً
 وإداريا

ً
حيث اهتم الامام جابر بتثقيفهم علميا

 لمسؤوليا
ً
ي إدارة شؤون الدعوة نظرا

ن
ي البصرة، فكانوا يساعدونه ف

ن
ة، حيث  تبعده ف الحركة الكثب 

ي مختلف قام الامام جابر بتشكيل مجلس شورى يضم هذه النخب
ن
هم ف ة من اتباعه فكان يستشب 

ي أمور الدعوة وتنظيمها سواء كان داخل البصرة أو خارجها. 
ن
ي تطرح عليه ف

 المسائل الت 

                                                      
36

. 72م، ص1981، 1، ط:1977ـ مهدي طالب هاشم: الحركة الاباضية في المشرق، رسالة ماجستير في هيئة كتاب، جامعة بغداد، كلية الآداب،    
37

. 86م، ص2001ب الإسلامي، الجزائر، د. ط، عمرو خليفة النامي: دراسات عن الإباضية، تحقيق مصطفى صالح باجو وآخرون، دار العرـ    
38

. 95ـ عوض خليفات : نشأة الحركة الاباضية، ص   
39

. 204ـ  196، ص1ـ الشماخي : السير، ج   



100  

ي أي مكان يرسل أحدهم ليحلها، حت  
ن
كما كان يسند إليهم بعض الامور فلو حدثت مشكلة ف

ي 
ة الت  اكتسبوها من إمامهم جابر يلاحظ على ما أعدهم بأنهم على كد فتحمل المسؤولية فالخبر

 (.  40جعلتهم قادرين على الامساك بزمام وشؤون الدعوة بسهولة ويس بعد وفاة جابر بن زيد)

ي المسائل الفقهية 
ن
فالإمام جابر كان يدرك أهمية وجود نخبة من اتباعه قادرة على الإفتاء ف

ي البصرة وذات كفاءة على الادارة التنظيمية تعينه على نس  الدعوة وتحافظ على
ن
 التنظيم ف

والامصار المختلفة، إذ كان يهيئهم ويؤهلهم للمراحل القادمة، فقد وجد منهم العلماء والقياديون 

 (.  41وأصبحت لهم مؤلفات خاصة بهم فيما بعد إذ أنهم اشتهروا بالعلم أكب  من الدعوة)

ئ الخليفة من بعده بأن يكون من أهل العلم ي  يتضح من ذلك أن جابر كان يهت 
ن
الذين كانوا معه ف

ة ملازمته   لكب 
ً
البصرة، فقد تفوق أحد أتباعه وتولى زعامة الحركة بعد وفاة جابر بن زيد وذلك نظرا

ي كريمة التميمي الذي واصل تنظيم الدعوة   وهو تلميذه أبو عبيدة مسلم بن أنر
ً
شيخه جابرا

 بجدارة. 

ة بل توجهت أنظاره إلى مناطق كذلك لم يقتصر الامام جابر على تنظيم الدعوة داخل البصر 

أخرى بعيدة، فكان من ذلك الدعاة الذين أرسلهم الامام جابر إلى خارج البصرة حت  تنس  مبادي 

داد عدد المؤيدين. وكان جابر دائم الاتصال  ن ي  تعتمد على القرآن والسنة كمصدر لها فب 
الدعوة الت 

ن  ةق الرسائل المتواصلبدعاته حيث ربطهم بمركز الدعوة بالبصرة وذلك عن طري  مع دعاته ليطميئ

ي بلدانهم 
ن
عليهم ويعرف احتياجاتهم  وموافاته بأخبارهم ما صغر منها وما كبر من أحداث تجرى ف

ي الأمور  
ن
ي كتابك تذكر فيه سلامتك وحسن بلاء الله لديك ف

حيث كان يقول لأحدهم: )) أتانن

 (. 42كلها(()

ي نس  الدعوة. وكان إذا يبدو أن متابعة الامام جابر لدعاته 
ن
 للمواصلة ف

ً
وارشادهم يعطيهم حافزا

 وهذا يؤكد على أن 
ً
 وروحيا

ً
ن الدعاة يطلب منهم حلها بأنفسهم لآنه رباهم دينيا حصلت مشاال بي 

ة التشاجر عند جابر بن زيد مهلكة للجميع حيث  دعاته لديهم القدرة على حل المشاال لأن كب 

 (. 43ر هلاك لأمركم(()يقول: )) فإن التنازع والتشاج

                                                      
40
 . 99، 98، عوض خليفات : نشأة الحركة الاباضية، ص 
41
 . 142ـ زيانة بنت خلفان الحارثية: الامام جابر ، ص 
42
 . 6ر بن زيد، دراسة وتحقيق : فرحات الجعبيري، رسالة رقم ـ جابر بن زيد: رسائل الامام جاب 
43
 . 10ـ جابر بن زيد: المصدر نفسه، رسالة رقم  



101  

ي رسائله إلى دعاته كلمة )أهلك( وقد يقصد بها كلمة الس 
ن
كان جابر بن زيد يستخدم ف

ي البصرة(( حت  لا ينكشف أمرهم لأنه لو قال اتباعكم، لربما 
ن
المستخدمة لمعتن )) الجماعة الذين ف

مثل قوله: )) فأنا بخب  تعرض للهلاك ولكن للسية التامة استخدم مدلول )أهلك( لمعتن الجماعة. 

 (. 44وعافية من الله إن شكرناه واتقينا، وأهلك من يشفق عليك كالذي تحب(()

ة  ي كان يحج كل عام لتأدية العبادة بأداء شعب 
ي نس  دعوته للفكر الاباضن

ن
ومن وسائل جابر ف

ضه م من الحج، وللالتقاء باتباعه اللذين يأتون من مختلف الامصار لمعرفة اخبارهم وما يعب 

ي الحج إلى الافعال الصحيحة. 
ن
ن ف  مشاال ومحاولة حلها، ومن أجل إرشاد المسلمي 

 من جهوده لا قنا 
ً
 وجه جابر قسما

ً
ي البصرة للانضمام إلى حركته  عأيضا

ن
قبيلة الأزد الذين ف

ي ذلك وتبعه عدد كبب  من الأزد وعلى رأسهم بعض آل 
ن
ولانتماء جابر إلى هذه القبيلة نحج ف

مة أهل العراق حيث استطاعوا بدهائهم ونفوذهم أن يتسللوا إلى أجهزة الحكم المهلب زعي

(. كعبد الملك بن المهلب، وعاتكة وهند بنات المهلب. واهتمام جابر بهذه القبيلة دليل 45الأموي)

ها  ي البصرة أو غب 
ن
ي الاكب  والأزد على علاقة متصلة فيما بينها سواء ف

ن
على أن عُمان تنتمي إلى الأزد ف

ستغل هذه العلاقة. إضافة إلى أن هذه القبيلة لها جذور تاريخية ولها 
ُ
من النواخي فكان لابد أن ت

 على التسب  
ً
أحداث مهمة ولها شخصيات بارزة، فانضمام آل المهلب إلى الدعوة سيساعد جابرا

 . ن  والحماية من الحكام والولاة الامويي 

ي الدعوة إلى أن
ن
اج، وانقلب على المهلب،  وهكذا ظل أسلوب جابر بن زيد ف تفطن به الحَجه

ي جابر 
اج أن نقن مان وما علم الحَجه اج إلى السجن، ثم نفاه إلى عُ فانكشف أمر جابر وزج به الحَجه

عرعها  مان سيكون كله خب  وبركة لأنه أعاد البذرة إلى تربتها الصالحة، حيث المناخ الملائم لب  إلى عً

مان امتدت ـها وأهلها. ومن عُ ن ذويـ  مخططات جابر لتشمل كل الامصار الإسلامية.  بي 

مان سكن  ، إذ أسسه فقيه من أزد عُ
ً
مانية حقا ي نشأ نشأة عُ

وعلى ذلك فإن المذهب الاباضن

البصرة وهو جابر بن زيد الأزدي، وانظم إليه معظم أزد البصرة بحكم العلاقة القبلية من ناحية، 

 بما كان ينادي به جابر من ناحية أخر 
ً
ى، كما اعتنق معظم أزد عُمان هذه الدعوة على يد واقتناعا

 ، ي كريمة التميمي جابر وعلى أيدي الدعاة الذين أرسلهم خليفته من بعد، أبو عبيدة مسلم بن أنر

مانيون يتوخونه من وراء هذه الدعوة، وهو   لهدف كان العُ
ً
مان، وذلك تحقيقا وكانوا كلهم من عً

                                                      
44
 . 9ـ جابر بن زيد : المصدر نفسه، رسالة رقم  
45
 . 115م، ص2013، 5ـ محمد ناصر: منهج الدعوة عند الاباضية ، دار ناصر، ط 



102  

ي أمية و 
ي العباس. الاستقلال بشئون بلادهم عن بتن

 بتن

ي الدعوة: 
 
ت دعوة الامام جابر بن زيد بالاهتمام الامام جابر بن زيد وتنظيم النساء ف ن تمب 

ي نشاطات الحركة الاباضية، وكان من رؤساء الحركات السياسية 
ن
 ف
ً
 فعالا

ً
بالمرأة، وإعطائها دورا

ي تنظيماتهم، غمن المحتمل أن يكو 
ن
 ف
ً
 هاما

ً
ن الامام جابر بن زيد القلائل الذين جعلوا للمرأة دورا

ف عليها بنفسه حيث تقول هند بنت المهلب ـ  وهي إباضية ـ :  قد أوجد خلايا خاصة بالنساء أسر 

ي 
ي إلى الله إلا أمرنن

 كان يقربتن
ً
، فما أعلم شيئا  إلىي وإلى أمي

ً
))إن جابر بن زيد كان أشد الناس انقطاعا

ي عن الله 
 يباعدنن

ً
ي عنه(()‘به، ولا شيئا

 (. 46لا نهانن

ي تعقد 
 وذلك من خلال مجالس العلم الت 

ً
 بالغا

ً
كما أولى جابر بن زيد نساء أهل الدعوة اهتماما

ي أمور دينها مما 
ن
على هيئة دروس عن أمور الدين، وكانت النساء من خلال هذه الدروس تتفقه  ف

ن كرجالهم،  ي انضمام الكثب  من النساء المهلبيات إلى الحركة فكان لهن دور متمب 
ن
فقدمن ساهم ف

 للعلماء، وطلبة العلم من أهل الدعوة 
ً
 لنصرة الدعوة فكان منهن من يتخذ بيوتهن مقرا

ً
جهودا

ي أمور دينها لتعبد الله 
ن
يعقدون فيها الاجتماعات، وكانت الواحدة تنتهز الفرصة للتعلم والتفقه ف

ة)  (.47على بصب 

تنظيم النساء إلى إمرأة،  يظهر من ذلك أن الإمام جابر بن زيد قد جعل مسؤولية إدارة شؤون

 إمرأة من أهل الدعوة فوقف ساعة يكلمها 
ً
ي تقول: )) لق  جابرا

وهو ما يتضح من الرواية الت 

 (. 48وتكلمه(()

ي أن لهذه المرأة 
فوقوف جابر بن زيد مع إمرأة من أهل الدعوة )الاباضية( لساعة من الزمن يعتن

ي الحركة الاباضية، مما تطلب هذه المدة 
ن
 ف
ً
ام للإمام شأنا للحديث عنها، وقد بلغ الاخلاص والاحب 

، حيث كانن يرسلن له بالجزور) ي 49جابر بن زيد من نساء الدعوة مستوى من الشعور الجماعىي
ن
( ف

 (.50شهر رمضان)

ي الحركة 
ن
وبناءً على ما سبق يكون الامام جابر بن زيد قد وضع اللبنات الاولى لخلايا النساء ف

ي النشاطات الدعوية، كالاجتماعات  الاباضية، ولم يقتصر نشاط
ن
النساء الاباضيات على المشاركة ف

                                                      
46

. 93عوض خليفات: نشأة الحركة الاباضية، صـ    
47

.13م، ص2000، 1بدرية بنت حمد الشقصية: السيرة الزكية للمرأة الإباضية، تقديم: الشيخ أحمد الخليلي، طـ    
48

 . 72، ص1، والشماخي: السير ، ج208، ص2ـ الدرجيني : طبقات المشايخ الكبرى، ج
49
 نى الناقة أو الجمل. ـ هو كل ما يصلح أن ينحر من الابل وفي مع 
50
 . 1،187ـ الشماخي: السير ، ج 



103  

ي مختلف ميادين عمل الحركة الاباضية، كجمع المال 
ن
التنظيمية فقط، بل تعداه إلى المشاركة ف

ي المعارك)
ن
 (.  51للدعوة والمشاركة ف

ي بعبد الله بن إباض: 
 أن الامام جابر بن زيد هو علاقة المذهب الاباض 

ً
يتضح مما قدمناه  أنفا

بية والتكوين، فأثمرت جهوده العملية   ي حيث ركز نشاطه على مجال الب 
المؤسس للمذهب الاباضن

 
ً
ي إنشاء قاعدة واسعة من الاتباع الذين اقتنعوا بآرائه ومبادئه، وتوسعت دائرتهم لتشمل أفرادا

ن
ف

ي البصرة وعُمان.  من خارج البصرة وخاصة قبيلة الأزد 
ن
ين ف  الذين كانوا منتس 

 لوجدنا أن أغلب هذه المصادر  
ً
 دقيقا

ً
والحقيقة إذا تتبعنا المصادر غب  الاباضية تتبعا

)52كالبغدادي) ي
)53( والشهرستانن ي

( تذكر أن الاباضية ينتسبون إلى عبد الله بن إباض 54( والاسفرايتن

 وإنه إمام المذهب. 

ي للمذهب  :هوولكن هناك سؤال يفرض نفسه و 
مدام جابر بن زيد هو المؤسس الحقيق 

 
ً
ي فلماذا سمي المذهب باسم عبد الله بن إباض؟ !!. وما العلاقة بير  الاباضية مذهبا

الاباض 

ي مؤلفات الاباضية؟ وعبد الله بن اباض؟ 
 
 ولماذا لا نلاحظ آثاره العقائدية والفقهية ف

ي إلى عبد الله بن إباض التم
، وقد جاءت نسبة الاباضية إلى عبد الله نسب المذهب الاباضن يمي

بن إباض ولم ينتسبوا إلى جابر بن زيد لأن عبد الله بن إباض هو الذي جهر بمواقف سياسية واجه 

ي أمية ولا سيما عبد الملك بن مروان )
(. وكان ابن إباض الواجهة العلنية للجماعة، 55بها خلفاء بتن

، ويب ن ن مواقف أصحابه من القضايا السياسية والفكرية وكان يجادل عنهم ويحاجج الأمويي  ي 

المحتدمة آنذاك. فعُرف أصحابه بأنهم اتباع ابن إباض أو الاباضية بيد أنهم لم يرضوا بهذا الاسم 

أول الأمر ولكنهم أذعنوا للأمر الواقع بعد من الزمن، وكانوا يختارون لأنفسهم أهل الدعوة، أو أهل 

ن   . الاستقامة، أو جماعة المسلمي 

وبالتالىي تتفق المصادر التاريخية  اباضية وغب  اباضية على نسبة الاباضية إلى عبد الله بن 

 .
ً
 وتطبيقيا

ً
، ونظريا

ً
 وعمليا

ً
ي أهمية هذه النسبة علميا

ن
 إباض، ولكنها تختلف ف

                                                      
51
 . 187، 186ـ  الشماخي: المصدر نفسه، ص 
52
 . 70ـ عبد القادر البغداي: الفرق بين الفرق، دار الكتب العلمية ، بيروت، ص 
53
 . 134، مؤسسة الحلبي، مطبعة أبو سامي الحديثة، ص1ـ عبد الكريم الشهرستاني: الملل والنحل ، ج 
54
 . 58م، ص1983، 1ـ أبو مظفر الاسفرايني: التبصير في الدين، عالم الكتب ، بيروت، ط 
55
، نقلاً عن محمد الخواص: المدارس الفكرية الاسلامية، 19م، ص2019، 1علي محمد الصلابي: الاباضية مدرسة إسلامية بعيدة عن الخوارج، ط ـ  

 . 52ص



104  

ه إمام أهل الطريق  ي يعتبر
ن الاباضية أنفسهم، فالدرجيتن ن المؤرخي  ونجد هذا الاختلاف بي 

 المؤسس لأب
ً
 ثانويا

ً
ي يقول بإمامة جابر بن زيد، ويعطي دورا

نية هي مستندات الأسلاف، والشماخن

ي تحركاته عن شيخه جابر بن 
ن
لعبد الله بن إباض، بل إنه يذهب إلى أن ابن إباض كان يصدر ف

 (. 56زيد)

ي بروز عبد الله ابن إباض كزعيم 
ن
ي بعبد الله ابن إباض فكانت ف

أما علاقة المذهب الاباضن

ي محنك ومناظر صلب، مما لفت إليه أنظار السلطة الأموية، فنسبوا سياشي 
، وبطل ميدانن

ن الذين اختلف معهم، ولا سيما بعد  المذهب إليه، وهذا يكون هذا من عمل الخوارج المتطرفي 

ي تلك المرحلة بأسماء 
ن
ت الفرق ف ن ك، فقد تمب  ن بالسيف، والحكم عليهم بالس  استعراضهم المسلمي 

، زعمائها، فكان ي
ت الازارقة نسبة إلى نافع بن الازرق، والنجدات نسبة إلى نجدة بن عامر النجقن

والصفرية إلى عبد الله بن الصفار، والاباضية نسبة إلى عبد الله بن إباض لاسيما وانه كان جانبهم 

ي الدفاع عن مكة سنة 
ن
 هـ .  64ف

يه يد الجبابرة من كذلك كان خوف أهل الدعوة على إمامهم جابر بن زيد من أن تصل إل

ن ولكي يصرفوا الأنظار عنه، دفعوا إلى الواجهة أحد تلامذته القادرين على التحرك لا سيما  الأمويي 

 مما يضمن له الحماية من قبيلته، 
ً
وأن ابن إباض ينتمي إلى إحدى أهم قبائل البصرة جاها ونفوذا

ن عبد الله  ابن إباض وجابر بن زيد أكدتها والدفاع عنه إذا تعرض لمكروه، على أن العلاقة بي 

 المصادر التاريخية. 

ت عن وجهة نظر المذهب  ويتضح من ذلك أن ابن إباض لم يكن إلا شخصية مشهورة عبر

مة 
ّ
ه من قادة المحك ، فنسب المذهب إليه، لأن السلطة الأموية لم تعرف غب  ي

الاباضن

( ن ي 57المعتدلي 
ن الحركات  (. كذلك هو من أوضح الخطوط العريضة للفكر الاباضن  بينهم وبي 

ً
ا ن ممب 

ي كان يرسلها عبد الله ابن 
. ونتيجة للمراسلات الت 

ً
الخارجية المتطرفة كالازارقة من الخوارج مثلا

يل للسلطة الاموية أن عبد الله ابن إباض هو المؤسس للمذهب 
ُ
إباض إلى عبد الملك بن مروان خ

ي الذي سمي باسمه)
 (.  58الاباضن

 الإمام جابر بن زيد )نفيه ووفاته(  نهاية المبحث الثالث :  

                                                      
56
 . 189، ص1ـ الشماخي: السير، ج 
57
 . 55ـ مهدي طالب هاشم: الحركة الاباضية، ص 
58
، مهدي طالب 123ـ لمزيداً من التفاصيل حول نسبة المذهب الاباضي إلى عبد الله ابن إباض يراجع: محمد صالح ناصر: منهج الدعوة عند الاباضية، ص 

 وما بعدها. اث 19ة بعيدة عن الخوارج، ص. وعلي الصلابي: الاباضية مدرسة إسلامي55هاشم: الحركة الاباضية في المشرق العربي  ص



105  

ي الناس لقبول دعوته وانتشارها واقناعه 
ن
يبدو أن استخدام جابر بن زيد لطرق الاقناع والتأثب  ف

ي ذلك أدى إلى تفطن الحجاج وانقلابه على آل 
ن
ي الانضمام إلى دعوته ونجاحه ف

ن
آل المهلب ف

ي السجن ثم نفاه إ
ن
مان مع أحد مشائخ الدعوة المسم المهلب، وكشف أمر جابر حت  زج به ف لى عُ

ة(.   ب) هبب 

ي البصرة 
ن
: الأولى أنه حرم اتباع الحركة ف ن ي جابر بن زيد إلى عُمان كان ذا نتيجتي 

ولا شك أن نقن

ي سجن الحجاج 
ن
من امامهم وزعيمهم فخلدوا إلى الدعة والهدوء. بينما بق  زعمائهم ومشائخهم ف

ة: أن الفرصة كانت مواتية لأن يقوم جابر بالدعوة إلى هـ . والثاني95حت  مات الحجاج سنة 

ن اللذين يعرف عادتهم وتقاليهم   ته الاقربي  ن أهله وعشب  مان، أي بي  ي موطنه الاصلىي عُ
ن
مذهبه ف

ي 
ن
 ف
ً
ذلك كرههم للحجاج وحقدهم عليه لما حل بهم خلال ثورة 1وكيفية التعامل معهم مستغلا

 أولاد الجلندي الذي أخمدها الحجاج. 

ي انتشار المذهب 
ن
مان السعة ف ي عُ

ن
هذا وقد أفاد من وجود جابر بن زيد مع بعض رفاقه ف

ي ذلك القطر. حيث كانت جهوده مقدمة لنشاط حملة العلم الذين بعث بهم، فيما بعد 
ن
ي ف

الاباضن

( ي كريمة التميمي خليفته أبو عبيدة مسلم بن أنر
ي جابر 59

ـخ محدد لنقن ـ ـ ـ (. ولا تشب  الروايات إلى تاري

ي منفاه، ولكنها تجمع على أنه عاد إلى البصرة بن 
ن
ي قضاه ف

مان كما أنها لا تذكر المدة الت  زيد إلى عُ

 ومات فيها. 

ي 
ن
ي ف

ن
ي بعض المصادر فيذكر بعض الرواة أنه توف

ن
ـخ وفاته فاضطربت حوله الروايات ف ـ ـ ـ أما تاري

ي فيه أنس ابن مالك سنة 
ن
مام ربيع بن حبيب هـ  وهذا الرواية رواها الا 93نفس الاسبوع الذي توف

ي سنه 
ن
ي مسنده. ويرى البعض الاخر أنه توف

ن
ـخ ابن جعفر 96الفراهيدي ف ـ ـ هـ  وقال بهذا التاريـ

ي وعلىي يحي معمر)
ي ذلك الشماخن

ن
 (.60الازكوي وأيده ف

ويبدوا حسب زعمنا أن الراي الاول هو الاصح لأنه جاء على ألسنة رواة الحديث الذين يهتمون 

. أضف إلى ذلك أن إلى حد كبب  بحياة كل مح ن ـخ وفاته. وكان جابر أحد هؤلاء المحدثي  ـ ـ ـ دث وتاري

 عن الحجاج، إذ أن وفاة الحجاج  
ً
ي ليلة وفاته الحسن البصري الذي كان متخفيا

ن
 استدعى ف

ً
جابرا

ي زعامة الدعوة 95كانت سنة 
ن
ي قبل وفاة الحجاج، وخلفه ف

ن
 توف

ً
هـ ، وهذا دليل أخر على أن جابرا

                                                      
59
الشماخي: السير،  ـ أبو عبيدة مسلم بن أبي كريمة: من أشهر حملة العلم الذين كان لهم الفضل في نشر المذهب الاباضي في عُمان وهو من الطبقة الثالثة. ) 

 . 196، ص1ج
60
 . 112م، ص2008، 3، مكتبة الضامري، ط1التاريخ، ح. وعلي يحي معمر : الاباضية في موكب 188، ص1ـ الشماخي: السير، ج 



106  

ي كريمة. أبو عبيدة مسلم بن أ  نر

 الخاتمة: 

ي شبابه للبصرة 
ن
مان، وارتحل ف ي عُ

ن
ي هذا البحث أن الامام جابر بن زيد ولد ف

ن
اتضح مما تقدم ف

ن البصرة والحجاز وشهد له   بي 
ً
 من أجل العلم، فظل متنقلا

ً
 وسع جاهدا

ً
 للعم والاستقرار معا

ً
طلبا

ته المصاد ر غب  الاباضية بأنه أهم علماء شيوخه وعلماء وفقهاء عصره بالمكانة العلمية، واعتبر

اته.  ي أقواله وتفسب 
ن
ي نظرتها حجة ف

ن
ي البصرة فكان ف

ن
ن ف  المسلمي 

ي سرية تامة بعيدة عن 
ن
ن الدور الذي قام به الامام جابر بن زيد من أجل نجاح دعوته، ف كما تبي 

والحذر السلطة الاموية، بحيث لم يستطع أن تتعقبهم أو تضع يدها على هذه الحركة بسبب الدقة 

 بالعقبات 
ً
 مليئا

ً
، يل كان طريقا

ً
الشديد. وأن الطريق الذي سلكه هو واتباعه لم يكن سهلا

والتحديات حت  استطاعوا أن يأسسوا هذا المذهب حيث كان هدفهم إقامة العدل والحق وليس 

 مخالفة المذاهب والتيارات الاخرى. 

ي التعام
ن
 مدى دهاء وحنكة جابر السياسية ف

ً
ن أيضا ل مع السلطة الاموية بمرونة واعتدال وتبي 

ن اختفت  ي حي 
ن
 عن التطرف، حيث ساعد ذلك على بقاء المذهب وانتشاره حت  اليوم، ف

ً
بعيدا

 جميع الفرق الخارجية الاخرى. 

 مدى اهتمام جابر بن زيد بالجانب الدعوي فقد اعتتن بالدعاة داخل البصرة 
ً
واوضح أيضا

ي بناء
ن
، وإحكامه بوسائل متعددة كسياسة الكتمان  وخارجها، إضافة إلى جهوده ف ي

التنظيم الاباضن

ي حركته حيث اصبحت أحد أنواع مسالك الدين عند الاباضية من بعده. 
ن
ي رسخها ف

 الت 

 لذلك 
ً
ي ومنشئه وختاما

يمكننا القول بأن الامام جابر بن زيد الأزدي هو مؤسس المذهب الاباضن

ن القدام   لما هو سائد عند المؤرخي 
ً
، من أن عبد الله ابن إباض هو القائد خلافا ن والمحدثي 

ي 
 .المؤسس للمذهب الاباضن

ن أن الامام جابر بن زيد كان     ي بحيث اصبح كما تبي 
بالفعل هو الشخص الذي بلور الفكر الاباضن

ي شت  
ن
ه من المذاهب الاسلامية وكان ابن اباض المسئول عن الدعوة والدعاة ف  عن غب 

ً
ا ن متمب 

ي  الاقطار حيث اكتسب
ي ش 

ن
وأن إلا بعد مشورته.  ءثقة اقرانه لعلمه ودينه فكانوا لا يصدرون ف

ن  تاب الفرق، بي 
ٌ
ن وك ن المؤرخي   كون  نسبة المذهب إلى عبد الله ابن إباض كان مردها إلى خلط بي 



107  

ي المحكمة وكون جابر مؤسس للمذهب الذي 
ن
 ف
ً
ن سياسيا عبد الله ابن اباض أحد القادة الفعالي 

انظم إليه عبد الله ابن اباض، وكانت شهرة ابن اباض عند انقسام المحكمة هي السبب الذي أوهم 

ي البصرة بعد انقسام المحكمة ولم يرد له ذكر بعد ذلك. 
ن
 بأنه صاحب حركة، رغم أنه بق  ف

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108  

 قائمة المراجع 

أبو داود، سامي صقر. )د.ت(. الإمام جابر بن زيد وأثره في الحياة الفكرية والسياسية: دراسة تاريخية )رسالة ماجستير 

 .منشورة(. جامعة آل البيت

 .، تحقيق: محمد حسن(. دار المدار الإسلامي1(. سير الشماخي )جـ 2009أبو العباس، أحمد بن علي. )

 .(. دار الكتب العلمية3(. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء )جـ 1988الأصبهاني، أبو نعيم أحمد. )

 .(. فقه الإمام جابر. دار الغرب الإسلامي1986الباكوش، يحيى محمد. )

 .البغدادي، عبد القادر. )د.ت(. الفرق بين الفرق. دار الكتب العلمية

 .(. د.ن2لتاريخ الكبير )جـ البخاري، محمد بن إسماعيل. )د.ت(. ا

 .البخاري، محمد بن إسماعيل. )د.ت(. التاريخ الكبير. دار الكتب العلمية

 .(. رواية الحديث عند الإباضية )رسالة ماجستير منشورة(. جامعة آل البيت2000البوسعيدي، صالح بن أحمد بن يوسف. )

 .الإباضية. وزارة التراث القومي والثقافة(. العقود الفضية في الأصول 2009الحارثي، سالم بن حمد. )

 .(. الإمام جابر بن زيد وتأصيل الفكر الإباضي. مكتبة جيل الدعوة2012الحارثية، زيانة بنت خلفان. )

 .(. عُمان1(. أصول الحركة الإباضية )ط2002خليفة، عوض. )

 .، تحقيق: إبراهيم تلالي(. د.ن2الدرجيني، أبو العباس أحمد بن سعيد. )د.ت(. طبقات المشايخ بالمغرب )جـ 

 .1(. السيرة الطاهرة لامرأة إباضية )تقديم: أحمد بن حمد الخليلي(. ط2000الشخصية، بدرية بنت حمد. )

 .(. مؤسسة الحلبي1الشهرستاني، عبد الكريم. )د.ت(. الملل والنحل )جـ 

 .الفقهية. دار غريب(. الإمام جابر بن زيد ومواقفه 2000شحاتة، عبد الله محمود. )

 .(. وزارة التراث القومي والثقافة3(. جابر بن زيد الأزدي العماني وأثره في الدعوة )ط1997الصوافي، صالح بن أحمد. )

 .1(. الإباضية مذهب إسلامي بعيد عن الخوارج. ط2019الصلابي، علي محمد. )

 .الشعثاء )تحقيق: سيدة إسماعيل كاشف(. جامعة عين شمس(. كشف الغمة عن أتباع أبي 1979السيابي، سالم بن حمود. )

(. المنهج الأقوم في تمييز الإباضية عن الخوارج )تحقيق: سيدة إسماعيل كاشف(. وزارة التراث 1979السيابي، سالم بن حمود. )

 .القومي والثقافة

 .عرب، محمد صابر. )د.ت(. الدين والدولة في الفكر الإباضي. دار الشروق

 .(. الإمامة عند الإباضية. جامعة آل البيت1979فاروق عمر. )فوزي، 

 .(. مكتبة الضامري3(. الفكر السياسي عند الإباضية )ط2010جهلان، عدون. )

 .(. د.ن6جابر بن زيد. )د.ت(. رسائل الإمام جابر بن زيد )دراسة وتحقيق: فرحات الجعبيري، الرسالة رقم 



109  

 .ت إباضية )تحقيق: مصطفى صالح باجو وآخرون(. دار العرب الإسلامي(. دراسا2001النامي، عمرو خليفة. )

 .(. دار ناصر5(. المنهج الإباضي في الدعوة )ط2013ناصر، محمد صالح. )

 .(. الحركة الإباضية في المشرق )رسالة ماجستير منشورة(. جامعة بغداد1981هاشم، مهدي طالب. )

 .في الدين. عالم الكتب (. التبصير1983الإسفرائيني، أبو المظفر. )

 .(. مكتبة الضامري3، ط1(. الإباضية في موكب التاريخ )جـ 2008معمّر، علي يحيى. )

 .(. دار الشروق1(. العقيدة الإباضية لا مذهبًا )ط2003التيمات، هاني سليمان. )

 


